


I

Katharina Heyden

Unterscheiden
ohne zu trennen

Wiederentdeckung eines christlichen Weltzugangs
aus Quellen des fünften Jahrhunderts



II



III

Katharina Heyden

Unterscheiden
ohne zu trennen 

Wiederentdeckung eines christlichen  
Weltzugangs aus Quellen  
des fünften Jahrhunderts

Mohr Siebeck



IV

Mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds.

ISBN 978-3-16-164107-7 / eISBN 978-3-16-164108-4
DOI 10.1628/978-3-16-164108-4

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na- 
tionalbibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind über https://dnb.dnb.de 
abrufbar.

Publiziert von Mohr Siebeck Tübingen 2025. 

© Katharina Heyden

Dieses Werk ist lizenziert unter der Lizenz „Creative Commons Namensnennung – 
Nicht-kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International“ (CC BY-NC-ND 4.0). Eine 
vollständige Version des Lizenztextes findet sich unter: https://creativecommons.org/
licenses/by-nc-nd/4.0/.

Jede Verwendung, die nicht von der oben genannten Lizenz umfasst ist, ist ohne Zu-
stimmung der Urheberin unzulässig und strafbar.

Gedruckt auf alterungsbeständiges Papier. Satz: Computersatz Staiger, Rottenburg.

Umschlagabbildung: Dom St. Marien in Zwickau. Kapitell an der Nordwand: Dreige-
sicht. Foto: Mario Klötzer, www.businessfotografie-zwickau.de.

Katharina Heyden, geboren 1977; 1996–2003 Studium der Theologie in Berlin, Je-
rusalem und Rom; 2008 Promotion an der Universität Jena; 2013 Habilitation an der 
Universität Göttingen; seit 2014 Professorin für Ältere Geschichte des Christentums und 
der interreligiösen Begegnungen an der Universität Bern; 2021 und 2024 Forschungs
aufenthalte an der University of Chicago und am Institute for Advanced Study Princeton.  
orcid.org/ 0000-0001-5478-1613



V

für Leopold Raphael
und für Benjamin
und für Jonathan



VI



VII

Vorwort

Dieses Buch ist im Jahr 2024 während eines Forschungssemesters am 
Institute for Advanced Study in Princeton entstanden. Ich danke allen 
Mitarbeitenden und Fellows des IAS für die leibliche, seelische und in-
tellektuelle Gastfreundschaft. Die Lunch-Gespräche mit Peter Brown 
und die Spaziergänge mit David Nirenberg haben so manchem Gedan-
ken in diesem Buch eine neue Wendung gegeben. Meinen rudimentären 
Kenntnissen in den orientalischen Quellensprachen haben Sofía Torallas 
Tovar (Koptisch), Paul Neuenkirchen (Syrisch und Arabisch) und Yona-
tan Binyam (Äthiopisch) aufgeholfen. Helmut Reimitz und Jack Tannous 
danke ich für wertvolle Literaturhinweise.

Pater Bernhard Eckerstorfer OSB in Rom, Pater Sebastian Maly SJ in 
Uppsala sowie René Bloch und Sina von Aesch in Bern bin ich dankbar 
für ihre kritische Lektüre einzelner Kapitel. Luca Di Blasi in Bern danke 
ich für den Austausch über Hegel. Dem Berner „Coproduced-Religions“- 
Team mit Caroline Bridel, Sarah Hollaender, Anthony Ellis, Judith Mania 
und Gaetano Spampinato bin ich dankbar für die anregende Diskussion 
des Kapitels IV.

Aus einem Gespräch mit Volker Leppin in New Haven stammt der Im-
puls, das Buch in dieser Reihe zu veröffentlichen. Tabea Stauffer hat groß-
artige Arbeit bei der Manuskriptredaktion geleistet. Katharina Gutekunst 
und den Mitarbeitenden vom Mohr-Siebeck-Verlag, besonders Markus 
Kirchner, danke ich für die Betreuung bei der Drucklegung, Mario Klöt-
zer in Zwickau für das Foto auf dem Buchcover.

Niemand kommentiert meine Schreibversuche so scharfsinnig und 
schonungslos, so lebensklug und liebevoll wie Carsten. Ich widme das 
Buch unseren Söhnen Leopold – in fröhlicher Erinnerung an unsere ge-
meinsame Zeit in Princeton – und seinen großen Brüdern Benjamin und 
Jonathan. Die drei Geschwister haben ihre Eltern die aufregendste und 
beglückendste Lektion der Kunst gelehrt, um die es in diesem Buch geht. 

Katharina Heyden	 Gethsemanekloster Riechenberg, 
	 im Oktober 2024



VIII



IX

Inhaltsverzeichnis

Dreigesicht . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                           1

		 I	 .Einführung: Unterscheiden ohne zu trennen . . . . . . . . . . . . . .                  3

		 II	 .Unterscheidung von Naturen: 
			  Die Definition von Chalcedon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 11

1.  Das Konzil . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    11
2.  Die Formel. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                    17
3.  Die Akten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     19
4.  Was bedeutet definieren?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       21
5.  Sein und erkannt werden . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      27
6.  Kein Paradox. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                  35
7.  Christologie als Zugang zum Weltverstehen. . . . . . . . . . . . . . . .                     36

		III	 .Unterscheidung der Geister: 
			  Weisheit aus der Wüste . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         39

1.  Vielstimmige Überlieferung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   47

2.  Die wichtigste Fähigkeit . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       58
3.  Gabe und Aufgabe. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             65

4.  Außen und Innen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             69

5.  Körper und Seele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              75

6.  Die Symmetrie von Person, Zeit und Ort . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       82

7.  Unterscheiden und entscheiden. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 90

8.  Erkenntnis aus Erfahrung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   100



X

		IV	 Bewahren und Bewahrheiten: 
			  Die Koproduktion religiöser Traditionen . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   107

	 1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert . . . . . . . . . . . . . . . .                 107
	 2.  Rabbinische und frühislamische Vätersprüche . . . . . . . . . . . . .              124
	 3.  Koproduzierte Traditionen: 
	      Judentum, Christentum und Islam. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          152

		V	 Epilog mit Hegel und Kierkegaard:  
			  Kein Entweder – Oder . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   157

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                171

Quellenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                                     183

Inhaltsverzeichnis



1

Dreigesicht

Der Bucheinband zeigt eine Skulptur am Dom von Zwickau. Als un-
scheinbares Kapitell an der Nordwand der gotischen Hallenkirche ist die-
ses Dreigesicht nie ganz im Licht. Es zieht die Aufmerksamkeit nicht auf 
sich. Man muss es entdecken oder suchen. Aber einmal in den Blick ge-
nommen, zieht es in seinen Bann.

Ein irritierendes Zahlenspiel tut sich auf: Ein Hals und ein Hut, drei 
Nasen und Münder, vier Augen, zwei Äste als Rahmen.

Ein bedeutungsvolles Symbol? Oder nur künstlerische Spielerei? Beides 
zugleich?

Mittelalterlich oder modern?

Schon Römer und Kelten schufen solche Dreigesichter, bevor Christen ihre 
Kirchen damit schmückten. Für manche hatte der Teufel drei Gesichter, 
wie in Dantes „Göttlicher Komödie“. Im späten Mittelalter gebrauchte 
man das Dreigesicht als Darstellung für die Dreieinigkeit Gottes, bis dies 
im Jahr 1628 von Papst Urban VIII. verboten wurde.

Verbirgt sich im Nordschatten des Zwickauer Doms noch ein solches 
Bild für die göttliche Dreieinigkeit? Oder für dämonische Verwirrung? 
Beides zugleich?

Das Dreigesicht irritiert nicht nur ästhetisch, sondern auch theologisch. 
Gerade in dieser Irritation aber kann es seine Kraft entfalten.

Auf dem Einband dieses Buches steht das Dreigesicht für die ‚Kunst zu 
unterscheiden ohne zu trennen‘. Auch sie steht nicht im Scheinwerferlicht 
der christlichen Tradition, sondern muss gesucht und entdeckt werden. 
Auf den folgenden Seiten wird diese Kunst aus zwei Quellenbeständen 
des fünften nachchristlichen Jahrhunderts erhoben: aus den Akten des 
Konzils von Chalcedon, auf dem um ein angemessenes Verständnis des 
Zusammenfalls von göttlicher und menschlicher Natur in Jesus Christus 
gerungen wurde; und aus den Sprüchen der Wüstenmönche, die sich mit 
den zahllosen Geistern und Gedanken befassen, welchen die menschliche 
Seele täglich und auch nachts ausgesetzt ist.



2

In der christlichen Kunst der Unterscheidung geht es letztlich um die 
Frage, was eine Person in ihrem Wesen ausmacht. Wird sie im Entwe-
der-Oder unaufhörlich hin- und hergerissen? Muss in ihr alles Gegensätz-
liche aufgehoben sein? Hält sie ein Sowohl-als-Auch aus?

Diese Fragen schwingen auf den folgenden Seiten immer mit, auch 
wenn sie nicht eingehend erörtert werden. Das Dreigesicht auf dem Buch-
deckel möge sie beim Lesen präsent halten.

Dreigesicht



3

I

Einführung:
Unterscheiden ohne zu trennen

Nicht alle großen Ideen und Erkenntnisse kommen in einem einzigen, 
glücklich inspirierten Augenblick durch einen einzelnen Menschen auf 
die Welt. Manche erwachsen in langwierigen Kämpfen von Menschen mit 
sich selbst und mit anderen, ohne dass Zeitpunkt und Urheberschaft ih-
rer Entstehung genau bestimmt werden könnten. Die Idee von der christ-
lichen Kunst der Unterscheidung – genauer: der Kunst zu unterscheiden 
ohne zu trennen – ist ein solcher Fall. Sie wird nicht in theologischen Trak-
taten oder Predigten serviert, sondern verbirgt sich in unübersichtlichen 
Quellenbeständen des fünften nachchristlichen Jahrhunderts: in Akten 
von Kirchenkonzilen und Spruchsammlungen von Wüstenmönchen.

Das fünfte Jahrhundert ist eine Zeit, in der das Christentum weite Teile 
Europas, Asiens und Nordafrikas erreicht hatte und die Mehrheitsreligion 
der gesellschaftlichen Eliten im Römischen Reich geworden war. Mit dem 
Wachstum gingen Konflikte einher, sowohl in und zwischen den verschie-
denen Kirchen als auch mit der kaiserlichen Staatsmacht, die das Chris-
tentum im Jahr 380 zur offiziellen Reichsreligion erklärt hatte und sich 
davon eine innere Stärkung und Uniformität der Gesellschaft erhoffte. 
Zwei Phänomene sehr unterschiedlicher Art bildeten den Nährboden 
für die Idee von einer christlichen Kunst der Unterscheidung. Das erste 
ist ein Ereignis von weltpolitischer Bedeutung: das Konzil von Chalce-
don nahe der Reichshauptstadt Konstantinopel im Jahr 451, das die soge-
nannte „Zwei-Naturen-Lehre“ zur dogmatisch verbindlichen christlichen 
Glaubenswahrheit erklärte. Das zweite spielte sich eher an den Rändern 
von Reich und Gesellschaft ab: der Rückzug von christlichen Männern 
und Frauen in Wüstengegenden, wo sie auf der Suche nach authentischer 
Gotteserfahrung den Gründen und Abgründen der menschlichen Seele 
begegneten. Dass beides zeitgleich stattfand, ist wohl nicht einfach als Zu-
fall zu betrachten, sondern als Spiegel der Vielfalt, und auch der damit 
einhergehenden Herausforderungen, in der damaligen Christenheit. Aber 



4

die Frage nach dem historischen Zusammenhang zwischen Kirchenpoli-
tik und Wüstenmönchtum steht hier nicht im Vordergrund. Hier geht es 
darum, dass beide Gruppen – die in Chalcedon versammelten kirchlichen 
Eliten und die in den Wüsten lebenden Asket:innen – auf ihre je eigene 
Weise die Kunst entdeckten und entwickelten, einander in ihrem Wesen 
gegensätzliche Dinge zu unterscheiden, ohne sie zu trennen. Beide Grup-
pen verknüpften diese Kunst mit der Hoffnung, sie könne heilsam sein in 
den sozialen und seelischen Konflikten ihrer Zeit. Diese Hoffnung ist der 
Grund für meinen Versuch, der alten Kunst der Unterscheidung auf die 
Spur zu kommen und auszuloten, ob sie auch in der Gegenwart heilsame 
Wirkung entfalten kann.

Ideen für Bücher kommen selten in einem einzigen, glücklich inspirierten 
Augenblick in die Welt. Manche brüten seit Jahren in den hinteren Ecken 
eines Gehirns, bis ein Ereignis oder ein glücklicher Augenblick der Muße 
den letzten Anstoß zum Niederschreiben gibt. Dieses Buch ist ein solcher 
Fall.

Seit langem treibt mich die Frage um, warum Geschichte und Gegen-
wart des Christentums so stark von Rechthaberei durchzogen sind; woher 
das Bedürfnis nach eindeutigen Glaubenswahrheiten kommt; woher die 
Gewissheit mancher Christ:innen in Fragen der ‚richtigen‘ oder ‚falschen‘ 
Lebensführung; woher die Weigerung anzuerkennen, dass die Bibel vol-
ler Widersprüche steckt; woher die Überzeugung, dass Gegensätze nicht 
gleichermaßen wahr sein können. Wie passt das alles zu den alltäglichen 
Lebenserfahrungen von Ambivalenz und Sowohl-als-Auch? Wie passt 
das zur Grundfigur des Christlichen, dass der unendliche Gott sich den 
Begrenzungen des Menschlichen ausgesetzt, sich in die Ungereimtheiten 
dieser Welt hineinbegeben, sich auf die absolute Andersheit des Mensch-
seins ganz und gar eingelassen hat – ohne sich selbst darin aufzulösen?

Die Frage nach dem Warum und Woher heutiger Verhärtungen des 
Christlichen wird dieses Buch nicht beantworten können und will es auch 
gar nicht versuchen. Aber es will zeigen, dass es im weiten Möglichkeits-
raum des Christlichen durchaus Alternativen zu Rechthaberei, Glaubens-
gewissheit, Heilssicherheit und Widerspruchsfreiheit gibt. Und dass diese 
Alternativen historisch eng mit der Grundfigur des Christlichen, der Idee 
von der Menschwerdung des Göttlichen, zusammenhängen. Denn was ist 
diese Idee anderes als ein großes „Sowohl-als-Auch“, ein Bekenntnis zu 
der Möglichkeit, dass absolute Gegensätze – Gottheit und Menschheit – 
im Leben eine Einheit bilden können, ohne dass ihre Gegensätzlichkeit in 
dieser Einheit aufgehoben wird?

I  Einführung: Unterscheiden ohne zu trennen



5

Christliche T heologie hat seit ihren Anfängen bis heute immer wieder 
zwischen den beiden Erbschaften und Denkwelten navigiert, die sie von 
den biblischen Schriften einerseits und den hellenistisch-römischen Phi-
losophien andererseits aufgenommen hat. Die christliche Kunst zu unter-
scheiden ohne zu trennen ist zu einem guten Teil ein Ergebnis dieser Navi-
gation. Aus der Bibel hat die christliche T heologie gelernt, die Gegensätz-
lichkeiten menschlicher Erfahrung in Sprache zu fassen und vor Gott zu 
bringen, während sie von der griechischen Philosophie das Streben nach 
Klarheit und Einheit im Denken übernommen hat. Aber weil diese bei-
den Denkfiguren im Grunde gegensätzlich sind, gibt es keine ausgefeilte 
T heorie oder T heologie der Unterscheidung. Vielleicht kann es sie auch 
gar nicht geben. Die vom Christentum geprägte Geistesgeschichte scheint 
vielmehr immer wieder zwischen der einen und der anderen Seite hin und 
her zu pendeln, auch trotz und nach den Versuchen Hegels und seiner 
Nachfolger, das Christentum in der ein oder anderen Weise als Aufhebung 
der Gegensätze zu verstehen. Aber in manchen Momenten der Geschichte 
bewegt sich das Pendel besonders schnell, so dass die unvereinbaren Ge-
gensätze fast zusammenkommen.

Das Konzil von Chalcedon und die asketischen Wüstengemeinschaften 
sind solche Momente. In ihnen wurde – nicht von einem einzelnen Men-
schen, sondern im Mit- und Gegeneinander von vielen; und auch nicht in 
bewusster Zusammenarbeit, sondern als Ergebnis ihres Mit- und Gegen-
einanders – das große theologische Potenzial des unscheinbaren Wört-
chens „und“ zwischen zwei vollkommenen, aber gegensätzlichen Wahr-
heiten entdeckt. Dieses Buch unternimmt den Versuch, das Aufkommen 
dieser Idee aus den historischen Quellenbeständen zu rekonstruieren und 
in ihren Potenzialen für heute wiederzuentdecken. Dabei stehen „Chal-
cedon“ und „Wüstenmönchtum“ für zwei unterschiedliche, einander er-
gänzende Aspekte der Kunst der Unterscheidung, denen jeweils ein Ka-
pitel in diesem Buch gewidmet ist. In Chalcedon bezieht sich diese Kunst 
auf zwei einander ausschließende Gegensätze: göttliche und menschliche 
Natur in der Person Jesus Christus (II: Unterscheidung von Naturen: Die 
Formel von Chalcedon). Bei den Wüstenvätern geht es um die Unterschei-
dung der unzähligen Geister und Gedanken, die den Menschen pausen-
los bestürmen (III: Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste). 
Was beide miteinander verbindet, ist die Art, in der sich ihre Kunst der 
Unterscheidung in den Dokumenten präsentiert. Es handelt sich um viel-
stimmige Quellensammlungen, die auf offene Rezeption angelegt sind 
oder sich zumindest dafür anbieten. Damit wird eine Dynamik in Gang 

I  Einführung: Unterscheiden ohne zu trennen



6

gesetzt, der das letzte Kapitel nachgeht (IV: Bewahren und Bewahrhei-
ten: Die Koproduktion religiöser Traditionen). Da kollektive Weisheit 
und offene Rezeption kein christliches Alleinstellungsmerkmal im fünf-
ten Jahrhundert sind, weist dieses Kapitel über das Christentum und über 
das fünfte Jahrhundert hinaus. Es bettet zunächst die Konzilsakten von 
Chalcedon und die Weisheitssprüche der Wüstenmönche in andere zeit-
genössische Sammlungsbestrebungen ein, konkret die kaiserliche Geset-
zessammlung im Codex T heodosianus und die rabbinische Gelehrsamkeit 
im Palästinischen Talmud. In einem zweiten Schritt untersucht es Paral-
lelüberlieferungen von Vätersprüchen in christlichen, rabbinischen und 
frühislamischen Anthologien als Beispiele für die Koproduktion dieser 
drei religiösen Traditionen. Schließlich kommen im Epilog mit Hegel und 
Kierkegaard Resonanzen auf Chalcedon und Wüstenmönchtum aus der 
westeuropäischen Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts in den Blick.

Als Nebeneffekte des Hauptanliegens, die Kunst der Unterscheidung als 
christlichen Weltzugang aus Quellen des fünften Jahrhunderts zu Gehör 
und zur Geltung zu bringen, kommen in diesem Buch weitere Motive und 
Anliegen zusammen:
–  Es will sowohl eine historische als auch eine theologische Erkenntnis 

zutage fördern. Die historische Erkenntnis besteht in einem Blick auf 
das fünfte Jahrhundert als einer Zeit, in der bei aller Machtentfaltung 
und Vereinheitlichung des Christentums auch Platz für Gegensätzlich-
keit und Vielstimmigkeit war. Nicht immer war diese Vielstimmigkeit 
gewollt, aber sie konnte auch nicht immer verhindert werden, wie die 
Akten von Chalcedon und der Codex T heodosianus zeigen. Manchmal 
war sie jedoch auch Programm, wofür die rabbinischen Talmudim und 
die Spruchsammlungen der Wüstenmönche ein anschauliches Beispiel 
geben. Das fünfte Jahrhundert war eine Zeit des Sammelns und Redi-
gierens. Ob sich darin ein Krisenbewusstsein ausdrückt, die Ahnung 
eines nahenden Untergangs des Römischen Reiches, werde ich nur an-
satzweise diskutieren. Wichtiger ist mir, dass durch diese Sammlungen 
den nachfolgenden Generationen das Wissen einer Epoche in einer er-
staunlichen Vielstimmigkeit zur Verfügung gestellt wurde.

Die theologische Erkenntnis besteht darin, dass die Rede von den 
zwei Naturen Christi in Chalcedon eine Wende von Sein-Aussagen 
zu Verstehens-Aussagen, von der Ontologie zur Hermeneutik erfah-
ren hat. Die Formel von Chalcedon besagt nicht, dass göttliche und 
menschliche Natur in der Person Jesus Christus unvermischt und un-
veränderlich sowie ungeteilt und ungetrennt vorhanden sind, sondern 

I  Einführung: Unterscheiden ohne zu trennen



7

dass sie in ihm unvermischt und unveränderlich sowie ungeteilt und 
ungetrennt erkannt werden. Diese epistemologisch-hermeneutische 
Aussage ist nun keineswegs schwächer als die ontologische. Im Gegen-
teil: Sie eröffnet einen Weltzugang, der weit über die Christologie hin-
ausweist und auf etliche Lebensbereiche angewendet werden kann: die 
Kunst, zwei einander ausschließende Gegensätze so zusammen zu hal-
ten, dass sie zwar in ihrer Gegensätzlichkeit unterscheidbar, aber nicht 
voneinander getrennt gedacht werden. Die Unterscheidung der Geis-
ter bei den Wüstenmönchen ist ein lebenspraktisches Anwendungsfeld 
dieser Kunst, in dem – anders als in Chalcedon – die Vielfalt mensch-
licher Erfahrungen von Widerspruch und Gegensätzlichkeit artikuliert 
wird.

–  Die folgenden Seiten möchten die Kunst der Unterscheidung aber nicht 
nur darstellen und thematisieren, sondern auch selbst anwenden und 
zu einer Denkform kultivieren. Die Epistemologie von Chalcedon kann 
von der Ontologie in der Christologie Nicäas unterschieden, aber nicht 
von ihr getrennt werden (Kapitel II). In den Apophthegmata Patrum 
können die Unterscheidungskraft als Gabe und Aufgabe, das Dämo
nische innen und außen, Körperliches und Seelisches im Menschen 
zwar unterschieden, aber nicht voneinander getrennt werden (Kapitel 
III). Judentum, Christentum und Islam können in der Koproduktion 
ihrer Überlieferungen klar voneinander unterschieden, aber aufgrund 
ihrer verflochtenen Geschichten nicht gänzlich voneinander getrennt 
werden (Kapitel IV). Schließlich können auch Dualität und Diversi-
tät, Geschichte und Gegenwart in der Kunst der Unterscheidung von-
einander unterschieden, aber nicht getrennt werden, worüber im Epilog 
nachgedacht wird.

–  Vor diesem Hintergrund möchte das Buch auch ein Nachdenken über 
das Verhältnis von Intentionalität und Potenzialität der historischen 
Überlieferung anregen, wie es in den ersten Sätzen dieser Einleitung 
bereits angeklungen ist. Wir sind es gewohnt, historische Quellen auf 
die Absichten ihrer Urheber:innen zu befragen und unsere Rekon
struktionen und Erzählungen der Geschichte im Gespräch mit diesen 
(vermuteten) Intentionen zu entwickeln. Im besten Fall haben wir da-
bei – in der aufgeklärten Tradition historischer Kritik stehend – die 
raumzeitlichen, politischen, sozialen und mentalitätsgeschichtlichen 
Kontexte im Blick, um nicht der Gefahr einer unhistorischen Ausle-
gung der Quellen zu erliegen. Aber häufig gerät bei diesem Vorgehen 
aus dem Blick, dass Quellen ihre Wirkung auch gegen die Intentionen 
ihrer Urheber:innen oder an ihnen vorbei entfalten. Und die Fixierung 

I  Einführung: Unterscheiden ohne zu trennen



8

auf historische Kontexte birgt die Gefahr, dass das geschichtliche Den-
ken in der Vergangenheit stecken bleibt und sich seiner unvermeidli-
chen Verwicklung mit der eigenen Gegenwart nicht bewusst wird. Ge-
schichte ist nicht einfach Vergangenheit, sondern Geschichte ist das, 
was Menschen in ihrer jeweiligen Gegenwart mit der Vergangenheit 
anfangen. Insofern ist Geschichte auch nie abgeschlossen, sondern der 
Prozess unaufhörlicher Bezugnahmen auf und Inanspruchnahmen von 
Vergangenem für die eigene Gegenwart. Jeder Text, überhaupt jedes 
Relikt aus der Vergangenheit, ist potenziell mehr als die Urheber:innen 
mit ihm intendieren – und auch mehr, als nachfolgende Nutzer:innen 
damit angefangen und gemacht haben. Diese Dynamik kann an den 
hier betrachteten Quellenbeständen sehr gut beobachtet werden. Im 
Fall der Konzilsakten war vielfältige Nutzung wohl nicht von den Urhe-
bern intendiert, aber sie fand nachweislich statt und entfaltete faktisch 
ihre Wirkung. Die Spruchsammlungen der Wüstenmönche dagegen 
waren von ihren Redaktoren auf vielstimmige Rezeption hin angelegt 
und wurden von nachfolgenden Generationen in aller Welt entspre-
chend vielfältig genutzt und weitergeführt, auch über das Christentum 
hinaus. Ein konsequent historischer Umgang mit der Vergangenheit 
kann sich nicht auf Originale und die (vermuteten) Intentionen ihrer 
Urheber beschränken, sondern bezieht die späteren Wirkungen und 
Inanspruchnahmen der Quellen mit ein – und zwar nicht allein als Re-
zeptions- oder Wirkungsgeschichte, sondern als Entfaltungen der Po-
tenziale, die in den Quellen vorhanden sind. Auch hier greift also die 
Kunst der Unterscheidung: Intentionen und Inanspruchnahmen von 
historischen Quellen sind zu unterscheiden, können aber nicht von-
einander getrennt werden.

–  Dieses Buch hat schließlich selbst auch Anteil an dieser Dynamik. Es 
ist eine Inanspruchnahme von Vergangenheit für die Gegenwart und 
ein Moment der Entfaltungsgeschichte seiner Quellen. Es schreibt sich 
ein in die Dynamik von Bewahrung und Bewahrheitung, die es in Ka-
pitel IV anhand von historischem Material beschreibt. Dieses Buch ist 
ein Versuch, historische T heologie so zu treiben, dass Vergangenheit 
und Gegenwart, Geschichtswissenschaft und T heologie unterschieden, 
aber nicht getrennt, sondern produktiv aufeinander bezogen werden.1 
Meine Suche nach einer christlichen Kunst der Unterscheidung war 
nicht unwesentlich angetrieben von einem theologischen Unbehagen 

1  Für dieses Verständnis von Historischer T heologie siehe Heyden und Sall
mann, Quellen auslegen (2023), bes. 17–20 sowie 190–194. 

I  Einführung: Unterscheiden ohne zu trennen



9

an Inanspruchnahmen des Christlichen in der heutigen Zeit. Dieses 
Unbehagen hat mich zur Entdeckung von Quellenbeständen in den 
Archiven der Vergangenheit geführt, aus denen ich die Kunst zu un-
terscheiden ohne zu trennen erhebe. Dafür habe ich Quellen der Chris-
tentumsgeschichte – die Akten von Chalcedon und die Apophthegmata 
Patrum – mit allen mir zur Verfügung stehenden Mitteln der histori-
schen Kritik bearbeitet. Aus dieser historisch-kritischen Arbeit heraus 
versuche ich, einen konstruktiven Beitrag zu heutiger T heologie zu leis-
ten, indem ich die Kunst zu unterscheiden ohne zu trennen zu Gehör 
und zur Geltung bringe. Man kann gegen dieses Vorgehen einwenden, 
dass es einem Zirkelschluss erliegt, dass es in der Vergangenheit nur 
findet und sehen kann, was es aufgrund von Interessen in der Gegen-
wart sucht. Diese Gefahr besteht, und sie muss mit einem Bewusst-
sein und Gespür für die Fremdheit historischer Quellen gebannt oder 
zumindest in Zaum gehalten werden. Aber wenn ein kontextsensibler 
Umgang mit Vergangenheit und Gegenwart sichergestellt ist, dann gilt 
mit den Worten Martin Heideggers: „Das Entscheidende ist nicht, aus 
dem Zirkel heraus-, sondern in ihn nach der rechten Weise hineinzu-
kommen.“2 In der Sprache der Kunst der Unterscheidung formuliert: 
Auch hier scheint mir ein gut durchdachtes Sowohl-als-Auch gewinn-
bringender zu sein als ein puristisches Entweder-Oder.

Heute scheint es oft naheliegender, einer Entweder-Oder-Logik zu folgen, 
als die Einheit von Gegensätzlichem zu denken und zu leben. ‚Identität‘ 
ist ein wichtiges Schlagwort in Gesellschaft und Wissenschaft geworden. 
Ein Bedürfnis nach eindeutiger Zuordnung und Abgrenzung hat sich vie-
lerorts breit gemacht. Diskussionen um Gender-Identitäten haben für die 
Problematik von binären Denkmustern sensibilisiert, allerdings ohne 
identitäre Verhärtungen überwinden zu können. Interessanterweise führt 
häufig gerade die Auflösung des Binären zu einem gesteigerten Bedürf-
nis nach Identifikation, die zwar nicht für alle Zeiten gelten, aber für den 
begrenzten Zeitraum ihrer Geltung doch möglichst eindeutig und robust 
sein soll. Vergleichbares geschieht in akademischen und religiösen Be-
reichen: Mit der Erweiterung unserer Wissens- und Machbarkeitsräume 
wächst das Bedürfnis nach eindeutigen Positionierungen, Zuordnungen 
und Begrenzungen.

Die konkrete Arbeit an diesem Buch ist überschattet, aber auch ange-
trieben von den unverstellbar brutalen Ereignissen in Israel und Palästina, 

2  Heidegger, Sein (171993), 153.

I  Einführung: Unterscheiden ohne zu trennen



10

die seit dem Herbst 2023 die ganze Welt in Atem halten und die Frage nach 
Menschlichkeit und Unmenschlichkeit neu auf die Tagesordnung ge-
bracht haben: dem Terrorangriff der Hamas auf Israel am 7. Oktober, und 
dem darauffolgenden Krieg in Gaza. Ich war in den Diskussionen immer 
wieder überrascht und auch bestürzt davon, wie schnell und unbedacht 
Individuen und Institutionen in dieser Situation eindeutig Stellung bezie-
hen können und wie wenige im privaten und öffentlichen Diskurs willens 
oder fähig waren, grundlegende Unterscheidungen zu treffen, ohne sie so-
gleich als unvereinbare Gegensätze zu fassen: etwa die Unterscheidung 
von Terror und Widerstand oder die Unterscheidung von Israelkritik und 
Antisemitismus. Auch hier habe ich die Fähigkeit, zu unterscheiden ohne 
zu trennen, schmerzlich vermisst. Es ist eine Kunst, in der man sich üben 
muss.

Als christliche T heologin suche und entdecke ich diese Kunst der Unter-
scheidung in der religiösen Tradition, in der ich selbst stehe. Das bedeutet 
in keiner Weise, dass sie nicht auch in anderen Traditionen zu finden wäre. 
Vor allem bedeutet es nicht, dass Christ:innen diese Kunst besonders gut 
beherrschen würden. Geschichte und Gegenwart des Christentums sind 
voll von Gegenbeispielen. Vielleicht hat diese Erkenntnis den letzten An-
stoß zu dem Versuch gegeben, die Kunst der Unterscheidung – als Kunst 
zu unterscheiden ohne zu trennen – aus den Quellen der Geschichte des 
Christentums wiederzugewinnen und für heutige Weltzugänge fruchtbar 
zu machen.

I  Einführung: Unterscheiden ohne zu trennen



11

II

Unterscheidung von Naturen:
Die Definition von Chalcedon

1. Das Konzil

Im Herbst des Jahres 451 kamen hunderte kirchliche Würdenträger aus 
dem gesamten Römischen Imperium in der Kleinstadt Chalcedon nahe 
der Reichshauptstadt Konstantinopel am Bosporus zusammen, um einen 
seit Jahrzehnten schwelenden Streit zu beenden, der nicht nur ihre Kir-
chen, sondern das ganze Römische Reich auf eine Zerreißprobe stellte.1 
Als am 8. Oktober das vom Kaiser einberufene Konzil in Anwesenheit 
und unter Leitung von kaiserlichen Magistraten, Präfekten und Beamten 
in der Kirche St. Euphemia eröffnet wurde, waren ganz unterschiedliche 
und widerstrebende Interessen in diesem Raum versammelt: Manche Bi-
schöfe forderten Wiedergutmachung der Schmach, die ihnen zwei Jahre 
zuvor auf einem Konzil in Ephesos (449) widerfahren war. Andere wollten 
die Beschlüsse jener Versammlung bestätigt wissen und alle Abweichler 
bestraft sehen. Der Kaiserhof wollte die Einheit des Reiches durch die Ei-
nigung der zerstrittenen Kirchen stabilisieren. Vielleicht ging es auch ei-
nigen Anwesenden um T heologie.

Jedenfalls war das am intensivsten behandelte Problem ein theologi-
sches: Wie konnte Jesus Christus, den sie alle als ihren Erlöser und Herrn 
verehrten, im Denken gefasst und in der Liturgie gefeiert werden? Als 
gottgewordener Mensch? Als menschgewordener Gott? Oder beides zu-
gleich? Wie genau hatte man sich dann vorzustellen, was bei seiner Geburt 
durch die Jungfrau Maria geschehen war? Und wie verhielten sich Gottheit 
und Menschheit nach der Geburt in der Person Jesus von Nazareth? Diese 

1  Einführend zum Konzil siehe Wohlmuth, Konzilien (2002), 83–103. Die 
Zahl der in den Quellen genannten Teilnehmer variiert zwischen 300 und 520, 
siehe dazu Price und Gaddis, Acts (2005), III, 193–203. Eine umfassende Unter
suchung der Vorgeschichte, Durchführung und Folgen des Konzils bietet Leuen-
berger-Wenger, Konzil (2019).



12

Fragen betreffen das Herzstück des christlichen Glaubens, entsprechend 
kontrovers und unerbittlich wurden sie diskutiert.

Ein weit zurückliegendes Konzil hatte Jesus Christus im Jahr 325 in Nicäa 
als „eines Wesens mit dem Vater“ (ὁμοούσιος τῷ πατρί) und damit nicht 
nur als Sohn Gottes, sondern selbst als Gott und von derselben Natur wie 
der Vater bezeichnet. Weitere Synoden und Konzile hatten dies bestätigt, 
aber auch die Notwendigkeit der genaueren Durchdringung dieser Idee 
deutlich gemacht.2 Wie konnte die Göttlichkeit mit der Menschlichkeit in 
einer Person zusammengedacht werden? Hierfür standen viele verschie-
dene Antworten im Raum, die mitunter mit einer für heute befremdlichen 
Verve vertreten und verteidigt wurden. Der Streitpunkt war dabei nicht 
so sehr, ob Jesus Christus Gott oder Mensch sei. Die Frage war vielmehr, 
ob Gottheit oder Menschheit bei der Geburt durch eine Frau die Über-
macht gewonnen hatte – und wie das Göttliche und das Menschliche im 
irdischen Leben Jesu zusammengewirkt hatten und erkannt werden konn-
ten. Bestanden Anteil und Aufgabe des Menschlichen lediglich darin, eine 
körperliche Hülle für das Göttliche bereitzustellen, war Jesus also ein in 
menschlicher Gestalt auf der Erde wandelnder Gott? Oder war in ihm 
Menschliches und Göttliches so zusammengekommen, dass beides beste-
hen blieb, so dass von allen seinen irdischen Taten und Erlebnissen genau 
bestimmt werden konnte, ob er sie in seiner Eigenschaft als Mensch oder 
in seiner Eigenschaft als Gott getan hatte?3

Die Diskussionen über diese Fragen waren alles andere als trivial. Sie 
regten nicht nur die Freude am theologischen Debattieren an, sondern be-
trafen das existenziell ernsthafte Problem, wie ein Mensch als Retter der 
gesamten Menschheit verstanden und verehrt werden kann – und zwar 
so, dass alle Menschen in ihrer Hoffnung auf Erlösung auf diesen einen 
Menschen vertrauen können.4 Denn das taten die christlichen Gemeinden 

2  Zu den Entwicklungen zwischen den Konzilen von Nicäa 325 und Chalcedon 
451 siehe Young, Nicaea (2003), sowie zur unmittelbaren Vorgeschichte Leuen-
berger-Wenger, Konzil (2019), 18–135. Zur Entwicklung einer Konzilstheologie 
in dieser Zeit: Sieben, Konzilsidee (1979); und Smith, Idea (2018).

3  Die erste der genannten Positionen entspricht der sogenannten Einungs- oder 
Einheitschristologie, wie sie vor allem von alexandrinischen T heologen gelehrt 
wurde; die zweite der sogenannten Unterscheidungschristologie, die vor allem in 
Antiochien und Konstantinopel vertreten war. Die älteren Begriffe Mono- bzw. 
Miaphysitismus und Duo- bzw. Diaphysitismus sind polemisch aufgeladene Be-
zeichnungen mit problematischen Wirkungsgeschichten und werden daher hier 
nicht verwendet.

4  In den theologischen Debatten wurde dieser Aspekt immer wieder betont: Die 

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



13

weltweit, und die Christenheit blickte im fünften Jahrhundert auf eine er-
staunliche Erfolgsgeschichte zurück. Sie hatte aber auch schlagkräftigen 
Widerstand von philosophischer Seite und von Angehörigen anderer Reli-
gionsgemeinschaften erfahren, der die Gebildeten unter ihren Verfechtern 
nicht kalt gelassen und zu zahlreichen Rechtfertigungen angeregt hatte.

Es ging in Chalcedon aber auch um ganz andere Dinge, die sich bisweilen 
in den Vordergrund drängten: Machtinteressen von Kaiserhof, Bischöfen 
und Mönchen, Rivalitäten zwischen Provinzen und Patriarchaten, kul-
turelle und sprachliche Verschiedenheiten, philosophische Überzeugun-
gen und liturgische Gewohnheiten. Spätestens seitdem das Christentum 
im Jahr 380 von Kaiser T heodosius I. per Gesetz zur offiziellen Religion 
erklärt worden war, betrafen Konflikte in den Kirchen automatisch das 
gesamte Reich. Auch das Konzil von Chalcedon fand auf kaiserliche Ini-
tiative hin statt: Nachdem Kaiser T heodosios II. im Juli 450 infolge ei-
nes Reitunfalls gestorben war, nutzte dessen ältere Schwester Pulcheria 
die Gunst der Stunde, um eine Wende in der kaiserlichen Religionspolitik 
herbeizuführen. Während T heodosios in den christologisch-kirchenpoli-
tischen Streitigkeiten den Patriarchen Dioskuros von Alexandrien unter-
stützt hatte, verbündete sich Pulcheria nun mit dem römischen Patriar-
chen, Papst Leo, und überzeugte den neuen Kaiser Markian, nachdem sie 
ihn geheiratet hatte, ein neues Konzil einzuberufen, welches das im Jahr 
vor dem Tod des T heodosios abgehaltene und völlig aus dem Ruder gelau-
fene Konzil in Ephesos außer Kraft setzen sollte.5 Dieses Konzil von 449 
hatte den Triumph der alexandrinischen Christologie besiegelt, wonach 
die göttliche Natur durch ihre Einwohnung im menschlichen Körper al-
les Menschliche an Jesus Christus vollkommen eingenommen, ausgefüllt 
und überdeckt habe. Allerdings hatte das Konzil diese Lehre verabschie-
det, noch bevor überhaupt alle Delegationen am Versammlungsort einge-
troffen waren, weshalb Papst Leo (einer der zu spät Gekommenen) dieses 
zweite Konzil von Ephesos auch als „Räuberversammlung“ (latrocinium) 
brandmarkte. Zwar konnte oder wollte Leo nach diesem Erlebnis der Ein-

einen akzentuierten den Gedanken, dass die Menschheit nur von jemandem erlöst 
werden könnte, der ihre Natur teilt; die anderen betonten, dass Erlösung nur durch 
jemanden möglich sei, der den Schwächen dieser Natur nicht ausgeliefert war. Als 
Kompromiss gelangte man in Chalcedon zu der Aussage, dass Jesus Christus „des-
selben Wesens mit uns ist gemäß der Menschheit, in allem uns gleich, außer in der 
Sünde“ (ACO II.I.2, 129).

5  Zur Rolle Pulcherias siehe Busch, Frauen (2015), 110–135. Zu den historischen 
und politischen Hintergründen des Konzils siehe Price und Gaddis, Acts (2005), 
I, 1–85.

1. Das Konzil



14

ladung des neuen Kaisers nach Chalcedon nicht folgen, sondern ließ sich 
durch drei Legaten vertreten. Aber der Einfluss des römischen Papstes auf 
das Konzil war aufgrund verschiedener schriftlicher Stellungnahmen und 
der Unterstützung des Kaiserpaares dennoch enorm.

Die Hintergründe, Abläufe, Ergebnisse und Folgen der Zusammenkunft 
in Chalcedon sind von der historischen und theologischen Wissenschaft 
viel und kontrovers diskutiert worden. Die 28 Canones, die das Konzil 
in seinen siebzehn Arbeitssitzungen verabschiedete, geben einen Ein-
druck von der Fülle und Unterschiedlichkeit der behandelten Probleme: 
Es gibt Entscheidungen zu Vermögens- und Disziplinarfragen wie Ämter-
kauf und Mischehe, Taufe und Buße, und nicht zuletzt – besonders kon-
fliktträchtig – zur Hierarchie der fünf Patriarchate Alexandrien, Antio-
chien, Konstantinopel, Rom und Jerusalem.

Alle diese Aspekte werden auf den folgenden Seiten keine Rolle spielen. 
Hier soll es um den Text gehen, der in der Session am 8. Oktober erstmals 
verhandelt, am 22. Oktober verabschiedet und am 25. Oktober unterzeich-
net wurde. Dieses Dokument, auch „Definition“ oder „Formel von Chal-
cedon“ oder einfach „das Chalcedonense“ genannt, ist mit Blick auf die 
Wirkungsgeschichte das wichtigste Dokument des Konzils. Es steht sym-
bolisch für die tragische Wahrheit, dass Konzile in der Kirchengeschichte 
zwar immer mit dem erklärten Ziel einberufen wurden, die Einheit der 
Kirche (wieder) herzustellen, dass sie aber im Ergebnis regelmäßig mehr 
Zwietracht und Konflikt nach sich gezogen haben. Soziologisch ist das 
kaum verwunderlich.6 T heologisch war es problematisch, weil die Ein-
heit der Kirche schon sehr früh als Ausweis der Wahrheit des christlichen 
Glaubens angesehen wurde.7 Im Fall von Chalcedon führten die Konzils-
beschlüsse, besonders die christologische Formel, zur globalgeschichtlich 
größten Aufspaltung der weltweiten Christenheit. In seiner Folge gingen 
die westsyrisch-, armenisch-, koptisch- sowie die äthiopisch-orthodoxen 
Kirchen einerseits und die assyrisch-orthodoxe Kirche andererseits an-
dere Wege als die lateinisch-katholische und die griechisch-orthodoxe 

6  Eine Soziologie der Konzile bietet Marti, Konflikt (2023) in Auseinanderset-
zung mit der Philosophie des Streits von Georg Simmel. Ihre am Beispiel der Kon-
zile im Donatistenstreit gewonnenen Einsichten lassen sich unter Berücksichtigung 
der jeweiligen Kontexte auch auf andere Konzile übertragen.

7  Dies zeigt sich schon in den Schriften des Neuen Testaments, vgl. etwa den 1. 
Korintherbrief des Apostels Paulus oder die sog. Abschiedsreden Jesu im Johanne-
sevangelium 17. Aus heutiger Sicht kann in der faktischen Uneinigkeit aber auch 
ein Potenzial für eine pluralistische Religionstheologie gesehen werden.

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



15

Kirche – die ersten vier, weil sie in der Formel von Chalcedon die Eigen-
ständigkeit, letztere, weil sie die Einheit der göttlichen und menschlichen 
Natur in Jesus Christus zu stark betont sahen.8

Für einen Großteil der weltweiten Christenheit – für die griechisch- und 
slavisch-orthodoxen, für die katholischen, anglikanischen und protestan-
tischen Kirchen in all ihrer Vielfalt – ist das Konzil von Chalcedon als 
Viertes Ökumenisches Konzil dogmatisch verbindlich geworden. Das be-
deutet allerdings nicht, dass die Formel von Chalcedon in diesen Kirchen 
auch im Gottesdienst, im kirchlichen Unterricht, in der Seelsorge und der 
akademischen T heologie zur Anwendung kommen würde. Im Gegenteil: 
Dieses Buch verdankt seine Entstehung dem Eindruck, dass dies gerade 
nicht der Fall ist, dass die sogenannten chalcedonensischen Traditionen 
des Christentums das Potenzial von Chalcedon gerade nicht ausgeschöpft 
haben. Der hier unternommene Versuch einer Wiederentdeckung dieses 
Potenzials will also nicht behaupten, dass in Chalcedon die einzig denk-
bare oder sinnvolle oder plausible Christologie formuliert worden sei.9 
Dies würde bedeuten, die unheilvolle Wirkungsgeschichte dieses Konzils 
weiterzuschreiben und zu verfestigen.10 Das Anliegen ist zugleich beschei-
dener und radikaler: es geht um eine Wiederentdeckung und Wiederbe-
lebung der T heologie von Chalcedon für diejenigen christlichen Traditio-
nen, die sich vor mehr als 1500 Jahren auf diese T heologie geeinigt und 
festgelegt haben.

Was aber ist die T heologie von Chalcedon? Die naheliegende und erwart-
bare Antwort wäre: Es ist die christologische Formel von der wahren Gott-
heit und der wahren Menschheit in Jesus Christus, die in seiner Person 

  8  Dass diese bisweilen als „nicht-chalcedonensische Kirchen“ bezeichnet wer-
den, spiegelt die Perspektive derjenigen wieder, die das Konzil anerkennen und ist 
wegen der negativen Konnotation problematisch, weil es verschleiert, dass kultu-
relle und theologische Entfremdungsprozesse bereits vor dem Konzil im Gang wa-
ren und es zu einfach wäre zu sagen, dass die sog. „orientalischen“ Kirchen sich 
nach Chalcedon „abgespaltet“ hätten.

  9  Allzu oft wurde und wird das Konzil von Chalcedon dazu genutzt, eigene 
Wahrheitsansprüche gegen andere Kirchen oder Konfessionen zu untermauern. Ge-
gen diese Tendenz hat der von der anglikanischen zur russisch-orthodoxen Kirche 
konvertierte T heologe Andrew Louth in der wichtigen Fussnote 19 zu seinem Auf-
satz „Why did the Syrians Reject the Council of Chalcedon?“ gemahnt, in: Price 
und Whitby, Chalcedon (2009), 107–116.

10  Jörg Lauster hat mit einem gewissen Recht gesagt, dass die Christenheit in 
und nach Chalcedon „ihre Unschuld verloren“ habe: Lauster, Verzauberung 
(2014), 124.

1. Das Konzil



16

unvermischt und unveränderlich sowie ungeteilt und ungetrennt beste-
hen. Kurz: die sogenannte Zwei-Naturen-Lehre. Dass die Potenziale die-
ser Christologie in den 1500 Jahren der Rezeption von und Auseinander-
setzung mit Chalcedon nicht ausgeschöpft worden seien, wäre allerdings 
eine sehr gewagte und unbescheidene Behauptung. Es gibt wohl kaum ein 
Gebiet in der christlichen T heologie, das so intensiv traktiert und von je-
der nur möglichen Seite her betrachtet und durchdacht worden wäre.11

Auf den folgenden Seiten soll vielmehr der Gedanke entfaltet werden, 
dass das unausgeschöpfte Potenzial des Konzils von Chalcedon in einer 
neuen Sicht auf die Welt liegt, die sich mit der Lehre von den zwei Naturen 
in der einen Person Jesus Christus eröffnet. Der Kern dieser neuen Welt-
sicht besteht in der Kunst der Unterscheidung. Präziser: in der Kunst, ein
ander in ihrem Wesen widersprechende oder gar ausschließende Dinge so 
zusammenzudenken, dass sie zwar voneinander unterschieden, aber nicht 
getrennt werden.

Ich werde diese Behauptung in drei Schritten entfalten, die ihrerseits mit-
einander verbunden, aber auch voneinander zu unterscheiden sind. Auf 
den Punkt gebracht sind es folgende drei Gedanken:
–  Die Konzilstheologen wollten in Chalcedon keine präzise Definition des 

Glaubens, sondern einen Denkraum schaffen und haben sich damit ge-
gen die Forderung des Kaisers nach einer unzweideutigen Festsetzung 
des christlichen Glaubens durchgesetzt.

–  Sie haben im Ringen um ein angemessenes Verständnis der Person Je-
sus Christus die Kunst entwickelt, einander in ihrem Wesen widerspre-
chende Dinge – göttliche und menschliche Natur – im Denken und 
Glauben zusammenzuhalten.

–  Diese Kunst eröffnet nicht nur ein dynamisches Verständnis der Person 
Jesus Christus, sondern davon ausgehend einen christlichen Zugang 
zur Welt, der ideologische Verhärtungen und identitäre Einseitigkeiten 
überwinden helfen und eine Sprache für die Ambivalenzen und Wi-
dersprüchlichkeiten menschlicher Erfahrung mit Gott und der Welt 
ermöglichen kann.

11  Eine der jüngsten Auseinandersetzungen mit der Christologie von Chalce-
don hat der reformierte T heologe McCormack, Humility (2021) vorgelegt. Das 
Buch ist theologisch höchst anregend, weil es mit Chalcedon über Chalcedon hin-
auskommen will. Es schreibt aber zugleich die Engführung von Chalcedon auf die 
materiale Christologie und die interkonfessionelle Polemik fort.

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



17

Die ersten beiden Behauptungen beziehen sich direkt auf das Geschehen 
in Chalcedon und müssen daher am historischen Quellenbestand ver-
deutlicht und bewiesen werden. Die dritte Behauptung geht über Chalce-
don hinaus und wird in den weiteren Teilen des Buches zumindest andeu-
tungsweise entfaltet werden.

2. Die Formel

Am 22. Oktober 451 verabschiedete das Konzil in seiner fünften Sitzung 
eine Erklärung zum christlichen Glauben.12 In den im Anschluss veröf-
fentlichten Sitzungsakten werden die Worte Jesu aus dem Johannesevan-
gelium: „Meinen Frieden gebe ich euch, meinen Frieden lasse ich euch“ 
(Johannes 14,27) als Aufforderung gedeutet, dass die Verkündigung der 
Wahrheit einhellig erfolgen soll. Zwietracht und Uneinigkeit werden als 
Wirken der bösen Macht dargestellt, der der fromme Kaiser Einhalt gebo-
ten hat. Das von ihm einberufene Konzil habe, heißt es weiter, das auf den 
Konzilen in Nicäa (325) und Konstantinopel (380) formulierte Glaubens-
symbol erneuert und besiegelt und die Entscheide des ersten Konzils von 
Ephesos (431) anerkannt. Die beiden Bekenntnisse werden dann im Wort-
laut zitiert und als eine einzige und vollkommen ausreichende Darlegung 
des christlichen Glaubens bezeichnet. Da es aber zu Missinterpretationen 
gekommen sei, habe das jetzige Konzil die gültige Ausdeutung dieses al-
ten Bekenntnisses dargelegt, und zwar auf der Grundlage der Briefe der 
Bischöfe Kyrill von Alexandria an Nestorios und Leo von Rom an Flavian 
in Konstantinopel. Davon abweichende Vorstellungen, die „versuchen, das 
Geheimnis der göttlichen Ökonomie (οἰκονομία) aufzulösen“,13 indem sie 
entweder zwei Söhne oder die Leidensfähigkeit der Gottheit lehren, wer-
den verworfen.

Das Kernstück dieses Dokuments besagt im Wortlaut:

Den heiligen Vätern folgend,14 lehren wir einmütig alle Menschen, ein und den-
selben Sohn, unseren Herrn Jesus Christus, zu bezeugen und zu preisen:15

12  Chalcedon V 31–34, griechischer Text ACO II.I.2, 126–130, lateinischer Text: 
ACO II.II.2, 134–138.

13  Chalcedon gr. V 34 (ACO ΙΙ.Ι.2, 129). 
14  Gemeint sind die Teilnehmer an den Konzilen von Nicäa (325), Konstantino-

pel (381) und Ephesos (431).
15  Chalcedon gr. V 34 (ACO II.I.2, 129). Im Griechischen steht das Verb ὁμολο-

γεῖν, das sowohl „bekennen“ als auch „preisen“ bedeuten kann und deutlich auf ei-

2. Die Formel



18

als vollkommen in der Gottheit und vollkommen in der Menschheit, wahrhaft 
Gott und wahrhaft Mensch, aus einer vernunftbegabten Seele und einem Körper, 
desselben Wesens mit dem Vater gemäß der Gottheit, und desselben Wesens mit 
uns gemäß der Menschheit, in allem uns gleich, außer in der Sünde;

gemäß der Gottheit vor aller Zeit gezeugt aus dem Vater, und gemäß der Mensch-
heit in den letzten Tagen für uns und unser Heil aus der Jungfrau Maria, der Got-
tesgebärerin, geboren;

ein und denselben Christus, Sohn, Herrn, eingeboren, in zwei Naturen unver-
mischt, unverändert, ungeteilt, ungetrennt erkannt, wobei die Unterschiedenheit 
der Naturen in keiner Weise durch die Einheit aufgehoben wird, sondern viel-
mehr die Eigenschaften jeder Natur bewahrt bleiben und in einer Person und ei-
ner Gestalt zusammenkommen;

nicht in zwei Personen gespalten oder aufgeteilt, sondern ein und denselben und 
eingeborenen Sohn, Gott-Logos, Herrn Jesus Christus – wie die Propheten von 
Beginn an und der Herr Jesus Christus selbst uns gelehrt haben und wie es das 
Symbol der Väter uns überliefert hat.16

Im Hintergrund dieses verdichteten Textes stehen mindestens drei Jahr-
hunderte kontroversen Nachdenkens über das Wesen und die Bedeutung 
von Jesus Christus als Erlöser der Welt, mehr als zwei Jahrzehnte des in-
tensiven Austauschs von Briefen und Traktaten zwischen T heologen in 
Alexandrien, Antiochien, Konstantinopel und Rom – und zwei Wochen 
komplizierter Verhandlungen auf dem Konzil in Chalcedon selbst.

Der schließlich verabschiedete Text wurde und wird häufig als Kom-
promissformel bezeichnet, weil er zwischen den beiden zu dieser Zeit dis-
kutierten Extremformen christologischer Rede navigiert. Die eine, von 
alexandrinischen T heologen geprägte Form, betonte die Einheit in der 
Person Jesu Christi, die es unmöglich mache, nach seiner Geburt Gött-
liches und Menschliches auseinanderzuhalten. Die andere, vor allem in 
Antiochien und Konstantinopel vertretene Form der Christologie hielt 
an der bleibenden Unterscheidbarkeit im irdischen Wirken Jesu Christi 
fest, die es zum Beispiel ermöglichte, das Hungern und Leiden Jesu seiner 
Menschlichkeit, aber das heilende und den Tod überwindende Wirken 
seiner Göttlichkeit zuzuschreiben. Der oben zitierte Text versucht beides 
zu verbinden.

Das entscheidende Wort ist daher die unscheinbare Partikel „und“: 
vollkommen in der Gottheit und in der Menschheit, wahrhaft Gott und 

nen liturgischen Kontext verweist. Das lateinische confiteri ist bereits etwas stärker 
auf das Bekennen zugespitzt.

16  Chalcedon V 34 (gr. ACO II.I.2, 129 f.; lat. ACO II.II.2, 137 f.).

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



19

wahrhaft Mensch. Die ganze Formel ist ein Versuch, zwei einander wesen-
haft ausschließende Dinge – göttliche und menschliche Natur – zusam-
menzuhalten, ohne sie miteinander zu vermischen. Dies wird in den vier 
Adverbien ausgedrückt, die alle mit der Negativpartikel „un-“ (im Griechi-
schen: α-) beginnen: unvermischt (ἀσυγχύτως), unverändert (ἀτρέπτως), 
ungeteilt (ἀδιαιρέτως), ungetrennt (ἀχωρίστως). Dabei sichern die ersten 
beiden Begriffe das Anliegen derer ab, die an der bleibenden Unterscheid-
barkeit von Menschlichem und Göttlichem in Jesus Christus festhalten 
wollen, während die letzten beiden Adverbien sicherstellen sollen, dass 
diese Unterscheidbarkeit nicht zur Trennung führt. Gemeinsam definie-
ren diese vier Adverbien die Kunst zu unterscheiden ohne zu trennen.

Was aber bedeutet „definieren“, wenn nicht positiv, sondern vierfach 
negativ ausgedrückt wird, was gelten soll? Diese Frage erfordert eine Aus-
einandersetzung mit dem Kontext, in dem die Definition von Chalcedon 
entstanden und überliefert ist – und damit einen Blick in die Akten des 
Konzils.

3. Die Akten

Nicht nur für die T heologie, sondern auch für die Geschichtswissenschaft 
sind die Akten des Konzils von Chalcedon eine unschätzbar wertvolle 
Quelle.17 Zum ersten Mal in der Geschichte wurde eine Versammlung die-
ser Größe und Bedeutsamkeit derart minutiös protokolliert und überlie-
fert. Allerdings sind die Protokolle nicht in ihrer Originalfassung erhalten.

Während der in griechischer Sprache geführten Verhandlungen notier-
ten ausgebildete Schreiber ihre verkürzten Mitschriften auf Tafeln und ar-
beiteten diese im Nachhinein aus. In diesem Prozess von Mitschrift und 
Ausarbeitung konnte es natürlich zu Ungenauigkeiten sowie zu unbeab-
sichtigten und beabsichtigten Abweichungen vom tatsächlich Gesagten 
und Geschehenen kommen. Während die vom Konzil verabschiedeten 28 
Canones zeitnah in schon bestehende Gesetzessammlungen aufgenom-
men wurden, nahm die Redaktion der offiziellen Akten viele Monate in 
Anspruch. Sie wurden erst im Jahr 455 von der kaiserlichen Kanzlei ver-
öffentlicht.

17  Die Akten von Chalcedon wurden in den Jahren 1933 bis 1938 in Pionierar-
beit von Eduard Schwartz kritisch ediert. Diese Ausgabe ist bis heute maßgeblich. 
Eine englische Übersetzung der lateinischen Akten mit Kommentierung bieten 
Price und Gaddis, Acts (2005). Eine vollständige deutsche Übersetzung existiert 
noch nicht.

3. Die Akten



20

Die Überarbeitung durch Kaiserhof und Patriarchat in Konstantinopel 
wird man mit Fug und Recht als kaiserliche Zensur bezeichnen können. 
Zumindest an einer sehr entscheidenden Stelle, die uns noch beschäftigen 
wird, wurde die zensorische Kürzung sogar vermerkt.18 Dies lässt darauf 
schließen, dass der kaiserliche Hof seine Version der Geschehnisse und 
Entscheidungen auf der Ebene der Akten durchsetzen wollte. Zugleich galt 
es aber auch dem naheliegenden Vorwurf vorzubeugen, nur der eigenen 
Konfliktpartei die Stimme gegeben und andere unterdrückt zu haben. An-
gesichts der angespannten Situation musste der kaiserliche Hof sicherstel-
len, dass die Legitimität und Transparenz dieses Konzils nicht – wie in 
früheren Fällen – im Nachhinein angezweifelt werden konnten.

Auffällig ist, dass die Aufarbeitung der vorangegangenen Zusammen-
künfte in Konstantinopel und Ephesos sowie die Prozesse gegen einzelne 
Bischöfe in den ersten Sitzungstagen sehr minutiös protokolliert wurden, 
während die theologischen Debatten häufig keinen Eingang in die Akten 
fanden. In den ersten beiden Sessionen wurde aus den Protokollen der 
von Erzbischof Flavian in Konstantinopel organisierten Synode im Jahr 
448 und des zweiten Konzils von Ephesos 449 vorgelesen, die von Dios-
kuros von Alexandrien zur Durchsetzung der „Einheitschristologie“ ge-
nutzt worden und bei der Flavian von Konstantinopel von einem Mob so 
schwer gefoltert worden war, dass er an den Folgen seiner Verletzungen 
starb.19 Dem Bemühen um Vergangenheitsbewältigung in Chalcedon ist 
es zu verdanken, dass zumindest Auszüge aus den Protokollen dieser frü-
heren Konzile bis heute überliefert sind.

Die offiziellen Akten von Chalcedon spiegeln die Version und Deutung der 
Gewinnerseite, auch wenn die Authentifizierung durch die Unterschrif-
ten der anwesenden Bischöfe ihnen eine gewisse Glaubwürdigkeit verleiht. 
(Eine gewisse Glaubwürdigkeit, denn die Bischöfe hatten durchaus triftige 
Gründe zu unterschreiben, drohte ihnen bei Verweigerung doch Abset-
zung und Exil). Allerdings sind die ursprünglich vom Kaiserhof redigier-
ten Akten nicht im Original erhalten. Sie wurden in Konstantinopel auf-
bewahrt und konnten zu Zwecken der Forschung und zur Vorbereitung 
weiterer Konzile konsultiert werden. Im siebten Jahrhundert wurden sie 
im Kontext wieder aufgeflammter Diskussionen um die Beschlüsse von 
Chalcedon überarbeitet. Diese nochmals gekürzte griechische Fassung hat 

18  Siehe unten S. 28–34.
19  Zur Rolle Dioskurs von Alexandrien siehe jetzt die Studie von Menze, Pa

triarch (2023).

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



21

sich in zwei Manuskripten aus dem elften und zwölften Jahrhundert er-
halten.

Die ursprünglichen griechischen Akten wurden nach dem Konzil zeit-
nah auch nach Rom zu Papst Leo geschickt, der ja selbst nicht nach Chal-
cedon gekommen war, aber dessen Lehrschreiben an Flavian eine zen-
trale Rolle in den Verhandlungen gespielt hatte. Allerdings sprach in Rom 
niemand genügend Griechisch, um die Dokumente sorgfältig studieren 
zu können. Darüber beklagte sich Papst Leo in einem Brief an Julian von 
Kos, einen seiner Legaten in Chalcedon, und bat ihn um eine lateinische 
Übersetzung, die Julian jedoch vermutlich nie anfertigte. Eine lateinische 
Fassung der Akten wurde offenbar erst hundert Jahre nach dem Konzil 
angefertigt, und auch nicht in Rom, sondern in Konstantinopel, und zwar 
wiederum im Zusammenhang mit neu aufgeflammten Debatten, die den 
damaligen Papst Vigilius (500–555) nach Konstantinopel geführt hatten. 
Es ist nicht erstaunlich, dass die lateinischen Übersetzer versuchten, die 
Position und Deutung von Papst Leo in den Akten zu stärken. Da also die 
Akten des Konzils nicht einfach Protokolle, sondern interessengeleitete 
Bearbeitungen sind, müssen sie bei der Rekonstruktion der Ereignisse mit 
Vorsicht genossen werden.20

Die Konzilsakten sind in den vergangenen Jahren unter allen möglichen 
Aspekten untersucht worden, die über die theologischen Auseinanderset-
zungen hinausgehen und diese mitbestimmt haben: Dynamiken der Kon-
fliktbewältigung, Machtansprüche und -gebaren, kaiserliche und bischöf-
liche Selbstdarstellung.21 Die T heologie hat diese Erkenntnisse bisher nur 
zögerlich in ihre Reflexion und Rezeption von Chalcedon integriert. Die 
folgenden Erörterungen sind ein Versuch, die kritische Kraft historischer 
Quellenarbeit für konstruktive Überlegungen zu einer von Chalcedon 
ausgehenden und inspirierten T heologie fruchtbar zu machen.

4. Was bedeutet definieren?

Eine der größten Herausforderungen für das Konzil waren die unter-
schiedlichen Erwartungen daran, was die Versammlung überhaupt leisten 
sollte oder wollte. Der Kaiser hatte die kirchlichen Autoritäten nach Chal-

20  Ausführlicher zur Herstellung und Übersetzung der Akten siehe Price und 
Gaddis, Acts (2005), I, 75–85.

21  Die beiden wichtigsten Sammelbände zum T hema sind: Price und Whitby, 
Chalcedon (2009); sowie Heil und von Stockhausen, Synoden (2017).

4. Was bedeutet definieren?



22

cedon zitiert, um die Einheit der Kirche wiederherzustellen. Sein erklär-
tes Ziel war die Formulierung eines neuen Glaubens- und Taufbekennt-
nisses, das die Einheit nach innen und außen absicherte. Dies würde zu-
gleich den willkommenen Nebeneffekt haben, dass Kaiser Markian sich 
als neuer Konstantin feiern lassen konnte, war doch das erste ökumeni-
sche Glaubensbekenntnis, das Symbol von Nicäa, auch durch einen Kaiser, 
den großen Konstantin, ermöglicht oder – je nach Perspektive – erzwun-
gen worden.

Bei diesem Unterfangen hatte Markian allerdings nur den Patriarchen 
der Hauptstadt, Anatolios, als Unterstützer auf seiner Seite. Alle anderen 
Bischöfe fanden im Widerstand gegen diese kaiserliche Machtdemonstra-
tion zu einer ansonsten unvorstellbaren Einmütigkeit. Nach ihrer Auf-
fassung war das Nicänische Bekenntnis von 325, das die Wesensidentität 
von Vater und Sohn in der Gottheit formuliert hatte, gültig und konnte 
nicht ersetzt, sondern allenfalls ausgelegt werden. Daher kam es zum Tu-
mult, als die kaiserlichen Beamten am zweiten Sitzungstag verkündeten, 
das Konzil sei einberufen worden, „damit der wahre Glaube zusammen-
geschweißt werde“, und die versammelten Bischöfe aufforderten, „ohne 
Furcht, Gunst oder Feindschaft den Glauben auf reine Weise darzule-
gen“.22 „Niemand wird eine neue Festsetzung (ἔκθεσις/ekthesis) machen, 
und weder versuchen wir es noch erdreisten wir uns!“ riefen die Bischöfe 
empört – vielleicht nicht alle, aber doch die überragende Mehrheit.23 Tat-
sächlich hatte bereits das erste Konzil von Ephesos im Jahr 431 das Ver-
bot verabschiedet, ein neues Glaubensbekenntnis zu formulieren, und auf 
dieses Verbot beriefen sich die Bischöfe jetzt. Es könne, so die fast einhel-
lige Meinung, nur um die Auslegung des bereits vorhandenen Bekennt-
nisses gehen. Also ließen die kaiserlichen Beamten die bereits bestehenden 
Bekenntnisse von Nicäa und Konstantinopel verlesen, woraufhin die Bi-
schöfe ihre Zustimmung erklärten und zufügten: „Papst Leo hat es ausge-
legt (ἡρμήνευσεν/hermeneusen, lateinisch interpretatur)“. Es gab also ihrer 
Meinung nach auch bereits zufriedenstellende Deutungen des Glaubens-
bekenntnisses. Was musste oder konnte das Konzil dann anderes tun als 

22  Chalcedon gr. III 2 (ACO II.I.2, 78): τὴν ἀληθῆ πίστιν συγκροτηθῆναι,  
δἰ  ἣν μάλιστα καὶ ἡ σύνοδος γέγονεν. […] σπουδάσατε ἄνευ φόβου ἢ χάριτος ἢ 
ἀπεχθείας τὴν πίστιν καθαρῶς ἐκθέσθαι. (Es gibt in den Akten Uneinigkeit darü-
ber, ob die hier referierten Dinge in der zweiten oder der dritten Sitzung verhandelt 
wurden. Die griechischen Akten überliefern dies für den dritten Sitzungstag, die 
lateinischen für den zweiten).

23  Chalcedon gr. III 3 (ACO II.I.2, 78): ἔκθεσιν ἄλλην οὐδεὶς ποιεῖ οὐδὲ ἐγχει-
ροῦμεν οὐδὲ τολμῶμεν ἐκθέσθαι.

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



23

alle diese Dokumente gemeinsam zu bestätigen? Also wurden weitere Do-
kumente öffentlich verlesen: ein Brief des alexandrinischen Patriarchen 
Kyrill an seinen Gegenspieler Nestorios in Konstantinopel, und der viel 
längere Brief, den Papst Leo nach der Synode von Konstantinopel an den 
Patriarchen Flavian geschickt hatte um die römische Position darzulegen. 
Wieder erklärten die meisten Bischöfe ihre Zustimmung, wenn auch nicht 
ganz so einhellig wie zuvor. Die Bischöfe aus Illyrien und Palästina brach-
ten Einsprüche gegen Leos Brief vor, die zwar sogleich widerlegt wurden, 
aber die Konzilsdynamik doch beeinflussten, ja vielleicht sogar mitent-
scheidend waren für zentrale Formulierungen im Abschlussdokument.24

Es wird häufig behauptet, dass Konzil von Chalcedon sei durchgehend 
eine Demonstration kaiserlicher Macht gewesen und Markian habe von 
Anfang an bis in die Schlussredaktion der Akten hinein seinen Willen ge-
gen die Bischöfe durchgesetzt.25 Ganz so einfach ist es jedoch nicht. Zwar 
setzten die kaiserlichen Beamten in der vierten Sitzung eine Kommission 
durch, die einen offiziellen Text zuhanden des Konzils ausarbeiten sollte. 
Aber das eigentliche Ziel des Kaisers, ein eigenes neues Glaubensbekennt-
nis zu prägen, scheiterte am Widerstand der bischöflichen Mehrheit. Und 
auch der Text, den die vom Kaiser eingesetzte Kommission dem Konzil 
vorlegte, musste auf Druck der Bischöfe hin nochmals revidiert werden. 
Zwar rühmte Markian sich selbst in der solemnen sechsten Session, in 
der die Formel von Chalcedon unterzeichnet wurde, als Wiederherstel-
ler der Einheit der Kirche und Beschützer des katholischen Glaubens von 
der Größe eines Konstantin.26 Aber seine triumphale Rhetorik vermag in 
der Gesamtschau der Konzilsakten nicht zu verbergen, dass Markian bei 
Schluss der Versammlung nur einen Teilerfolg erzielt hatte – ganz abge-
sehen von allem Scheitern, das in der späteren Rezeption und Ablehnung 
von Chalcedon noch folgen würde.

Um die Nuancen zu verstehen, muss man auf die Wörter achten, mit de-
nen beide Seiten hantierten. Der kaiserliche Hof bediente sich einer ei-
gentümlich handwerklich geprägten Sprache. Das Konzil müsse „den 
Glauben auf eine Weise vorprägen (τυπῶσαι/typōsai)“, dass „der wahre 
Glaube zusammengeschweißt (συγκροτηθῆναι)“ und „in die Seelen der 

24  Siehe unten S. 28–34.
25  Vgl. Leuenberger-Wenger, Konzil (2019), 109 f., 151-157, 264-270, mit wei-

terer Literatur.
26  Rede des Kaisers Markian: Chalcedon gr. ΙI 2 (ACO II.1.2, 3).

4. Was bedeutet definieren?



24

Untertanen eingesetzt (ἐγκαθεσθῆναι)“ werden könne.27 Wie der Stem-
pel beim Prägen einer Münze sollte das Bekenntnis sein, das dann allen 
Individuen aufgedrückt werden konnte. Damit würde Markian in die 
Fußstapfen Konstantins treten und, in seinem Selbstverständnis, seiner 
Verpflichtung als oberster Aufseher über den Kult im Reich gerecht wer-
den. Aber der Plan ging nicht auf. Der Kaiser wollte, dass die Bischöfe 
etwas Neues produzieren, aber diese beharrten darauf, dass es allein um 
das Ausdeuten von bereits Bestehendem gehen könne. Der Kaiser forderte 
eine neue Festlegung (ἔκθεσις/ekthesis), ein neues Bekenntnis (σύμβολον/
symbolon) des Glaubens, aber er bekam nur eine Definition (ὅρος, in der 
lateinischen Übersetzung der Akten: definitio) des Alten. Wir verstehen 
heute unter „Definition“ eine präzise und klare Bestimmung eines Begriffs 
oder Sachverhalts.28 Das lateinische Wort definitio bezeichnet aber, ebenso 
wie das griechische ὅρος, ursprünglich eine „Eingrenzung“ oder „Um-
grenzung“. Es ist ursprünglich ein geographischer Begriff, der Berge, Kan-
tone, Gemeinden und auch Grenzsteine bezeichnet. Keine punktgenaue 
Bestimmung also, keine neue „Festsetzung“ des Glaubens, wie der Kaiser 
es mit dem Begriff ἔκθεσις (wörtlich: Aus-setzung) forderte.29 Auch kein 
neues verbindliches Bekenntnis (σύμβολον/confessio), mit dem die Taufe 
und damit die Einheit der Kirche besiegelt werden konnten. Sondern die 
Eingrenzung eines Denkraums, innerhalb dessen das bereits Bestehende 
ausgedeutet werden kann. Die Akten vermitteln den Eindruck, als hätten 
alle Seiten sehr genau auf die Einhaltung dieser Begrifflichkeiten geachtet. 
Selbst der Kaiser hielt sich in seiner Selbstzelebration sorgfältig daran. Das 
Konzil verabschiedete keine neue Festlegung, kein neues Bekenntnis des 
Glaubens. Getauft wurde und wird in den chalcedonensischen Kirchen 
weiterhin auf das Symbolum Nicaeno-Constantinopolitanum.

Besonders treffend formulierten armenische Bischöfe diesen Unterschied 
nach dem Konzil in einem Brief an Kaiser Leo (457–474), den Nachfol-
ger Markians: „Deshalb weisen wir darauf hin, dass die vom heiligen 
Chalcedonensischen Konzil vorgebrachte Definition (definitio) nicht wie 
ein Glaubensbekenntnis (non sicut symbolum fidei) ist, sondern wie eine 
Eingrenzung (definitio), aufgestellt zur Vernichtung des Nestorianischen 

27  Dieser Satz ist eine Zusammenstellung aus verschiedenen Forderungen der 
kaiserlichen Magistraten bzw. des Kaisers selbst in Chalcedon gr. II 2; II 12; IV 2;  
V 22 (τυπῶσαι 2x); VI 2. τυπῶσαι ist das Verb, das auch zur Münzprägung verwen-
det würde.

28  Zur Begriffsgeschichte siehe Gabriel, Definition (1972), 31–42.
29  Chalcedon gr. VI 14 (ACO II.I.2, 156).

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



25

Wahnsinns und zum Ausschluss derer, die die Erlösung der Fleischwer-
dung unseres Herrn Jesus Christus leugnen“.30 Dieser Satz verdient einen 
Moment Aufmerksamkeit, weil darin die ambivalenten Potenziale von 
Chalcedon so geballt präsent sind. Die armenischen Bischöfe machen in 
ihrem Schreiben an den Kaiser Gebrauch von der Unterscheidung, die von 
den in Chalcedon anwesenden Bischöfen so hartnäckig verteidigt wurde. 
Sie nutzen sie für eine Polemik gegen den vom Konzil verurteilten Nesto-
rius, dem sie wegen seines Festhaltens an den zwei Naturen vorwerfen, die 
Inkarnation zu leugnen (was zweifellos eine Verzerrung seiner T heologie 
ist). Gleichzeitig nutzen sie die von Chalcedon vorgenommene Selbstrela-
tivierung aber auch gegen Chalcedon selbst. Da das Konzil keinen neuen 
verbindlichen Text, sondern nur eine Auslegung des Bekenntnisses zur 
Abwehr von Häretikern bereitgestellt habe, könne es auch keinen An-
spruch auf Verbindlichkeit für die gesamte Kirche erheben. Argumen-
tationen wie diese geben einen Einblick in die Dynamik des Scheiterns 
von Chalcedon. Diese Dynamik hat viel damit zu tun, dass kaum jemand 
die christologische Formel von Chalcedon als Denkraum nutzen wollte 
oder konnte. Kaiser Markian und seine Getreuen taten auch nach dem 
Konzil alles dafür, die Einheit des Oströmischen Reichs durch die Ein-
heit der orthodoxen Kirche zu stabilisieren. Sie übten Druck auf alle aus, 
die die offiziellen Konzilsakten nicht unterzeichnet hatten und hatten kei-
nerlei Interesse daran, den offenen Charakter der Formel von Chalcedon 
zu betonen. Die unter Druck gesetzten Bischöfe wiederum wiesen zwar 
auf den in Chalcedon ausgehandelten Charakter der Formel hin, agierten 
und argumentierten aber ebenfalls so, als handle es sich eben doch um ein 
neues Bekenntnis, dem man zustimmen oder das man ablehnen müsse. 
So haben beide Seiten dazu beigetragen, dass die Definition von Chalce-
don nicht als Denkraum, sondern als Bekenntnis wahrgenommen und 
behandelt wurde.

Aber diese Konflikte sind an anderer Stelle diskutiert worden und stehen 
nicht im Mittelpunkt der Überlegungen in diesem Buch.31 Hier geht es 
darum, die vernachlässigten Potenziale von Chalcedon nicht gegen seine 

30  ACO II.I.5,70. Zu den historischen und theologischen Hintergründen und 
Gründen für die Ablehnung von Chalcedon durch die Armenische Kirche siehe 
Sarkissian, Council (2006).

31  Eine exzellente Darstellung bietet zum Beispiel (obwohl schon älter) Sieben, 
Konzilsidee (1979). Hier findet sich auf S. 256 der treffende Satz: „Chalcedon ist die 
Negation der Negation von Nicaea, keineswegs aber eine Glaubensformel im Range 
der fides Nicaena“.

4. Was bedeutet definieren?



26

Gegner, sondern für seine Befürworter wiederzuentdecken. Eines dieser 
Potenziale besteht gerade darin, dass die Konzilsväter sich gegen den Auf-
trag des Kaisers verwahrten, den „rechten Glauben auf reine Weise“ fest-
zulegen. Was sie mit ihrer ‚Definition‘ durchsetzten, war eigentlich das 
genaue Gegenteil einer unzweideutigen Festlegung des reinen orthodoxen 
Glaubens, wie sie der Kaiser wiederholt gefordert hatte.

Es mag sein, dass hinter dieser Weigerung der Bischöfe weniger theo-
logische Überzeugungen standen als vielmehr das gemeinsame Inter-
esse, nicht zu Spielbällen kaiserlicher Machtpolitik zu werden. Oder dass 
sie die Offenheit der Formulierung deshalb bewahren wollten, weil jeder 
von ihnen die Verurteilung fürchtete, falls eine eindeutige Bestimmung, 
also eine Definition im heutigen Sinn des Wortes, verabschiedet werden 
würde. Die Intentionen von Akteuren in der Vergangenheit sind für spä-
tere Generationen nur sehr schwer zu rekonstruieren. Das ist aber auch 
nicht immer nötig. Mit Blick auf die Kunst der Unterscheidung kommt es 
darauf an, das Ergebnis des Ringens auf dem Konzil zu verstehen und die 
Möglichkeiten zu erkennen, die dieses Ergebnis für die T heologie eröffnet. 
Richard Price hat in der Einleitung zu seiner englischen Übersetzung der 
Konzilsakten festgestellt, dass ein moderner Leser der Akten von Chalce-
don leicht enttäuscht sein könne, weil die Schönheiten der Christologie 
von Chalcedon wegen des Mangels an christologischen Debatten in den 
überlieferten Akten nicht zu finden sind.32 Die Beobachtung stimmt, aber 
man kann die Schönheit von Chalcedon auch gerade darin sehen, dass 
das Konzil am Ende auf dogmatische Festlegungen verzichtete und statt-
dessen einen theologischen Denkraum absteckte. Konkret zeigt sich diese 
Schönheit in der Verbindung des Verbs „erkennen“ mit der vierfachen 
Präzisierung: „unvermischt, unverändert, ungeteilt, ungetrennt“. Diese 
Wortverbindung bringt die Kunst der Unterscheidung auf den Punkt und 
birgt ein bisher unausgeschöpftes theologisches Potenzial.

32  Price, Acts (2005), I, 58: „It was the unity of the rites of initiation into the 
church and the foundations of Christian community that Chalcedon was con-
cerned to maintain, not some academic ideal of precise definition and intellectual 
progress. Indeed, a modern reader who comes to the Acts in quest of illumination 
about the niceties of Chalcedonian Christology will be disappointed by the lack of 
theological debate worthy of the name“.

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



27

5. Sein und erkannt werden

In den vielen kurzfristigen und langfristigen Kontroversen um die Formel 
von Chalcedon hat die Tatsache, dass darin die vier Adverbien „unver-
mischt, unverändert, ungeteilt, ungetrennt“ mit dem Verb „erkannt wird 
(ἐπιγινωσκόμενον/epiginōskomenon)“ kombiniert sind, selten die Beach-
tung gefunden, die sie verdient. Die vier Negativbestimmungen wurden 
in jede mögliche Richtung gewendet und gedreht, aber man hat sie dabei 
immer auf die beiden Naturen Jesu Christi bezogen, nicht auf das Verb, zu 
dem sie grammatisch gehören. Es ist jedoch ein gewaltiger Unterschied, ob 
etwas „unvermischt, unverändert, ungeteilt, ungetrennt ist“ oder ob etwas 
„unvermischt, unverändert, ungeteilt, ungetrennt erkannt wird“. Die bei-
den Verben „sein“ und „erkennen“ markieren den Unterschied zwischen 
der Ontologie, also Aussagen über das Sein, und der Epistemologie, also 
Aussagen über das Erkennen und Verstehen. Dieser Unterschied ist zen-
tral für das Anliegen, die Kunst der Unterscheidung als eine Kunst des 
Weltverstehens wiederzuentdecken. Er ist aber auch zentral für ein ange-
messenes Verständnis von Chalcedon selbst.

Denn in Chalcedon hat eine Verschiebung von der Ontologie zur Episte-
mologie stattgefunden, deren Bedeutung nicht zu unterschätzen ist, aber 
bis heute unterschätzt wurde. Die Glaubenssymbole von Nicäa (325) und 
Konstantinopel (381), welche in Chalcedon verlesen und bestätigt wur-
den, hatten Aussagen über das Sein Gottes gemacht: dass der Sohn Got-
tes als „Einziggeborener aus dem Vater gezeugt ist, Gott aus Gott, Licht 
aus Licht, wahrer Gott aus wahrem Gott, gezeugt, nicht geschaffen, ei-
nes Wesens mit dem Vater“. Es ist hier nicht der Ort zu diskutieren, ob 
solche Seins-Aussagen theologisch sinnvoll oder überhaupt möglich sind. 
Tatsächlich haben große T heologen wie Gregor von Nazianz immer wie-
der betont, dass Aussagen über Gott niemals sein unbegrenztes Wesen 
erfassen können, sondern immer nur Ausdruck der begrenzten menschli-
chen Erkenntnis- und Sprachmöglichkeiten sind.33 Das Nicäno-Konstan-
tinopolitanische Symbol beginnt auch nicht umsonst mit „Wir bekennen 
und preisen“ und endet nicht umsonst mit „Amen“. Dieser Rahmen stellt 
sicher, dass auch diese Texte nicht aussagen können, wer oder was Gott 
wirklich ist, sondern nur, wie Gott mit Worten bezeugt und in der Litur-

33  Siehe besonders die sogenannten „T heologischen Reden“ von Gregor von Na-
zianz, sowie dazu Heimlicher, Unfassbarkeit (2022).

5. Sein und erkannt werden



28

gie gefeiert wird. Aber innerhalb dieses relativierenden Rahmens gehen sie 
doch sehr weit in der Verwendung ontologischer Formulierungen.

Etwas ähnliches gilt natürlich auch für die Definition von Chalcedon. 
Auch sie weiß erstaunlich viel über Jesus Christus zu sagen. Aber sie rahmt 
den Sprachgestus des Bekennens und Preisens nochmals ein, und zwar 
mit den Worten „lehren“ (ἐκδιδάσκω) und „erkennen“ (ἐπιγιγνώσκω). 
Damit stellt sich dieser Text auf eine andere Stufe als das Bekenntnis: es 
geht um die Ausdeutung des Bekenntnisses und um die Weise, wie das in 
der Liturgie Gefeierte erkannt und durchdacht werden kann. Die Defini-
tio, im oben ausgeführten Sinn als Eingrenzung verstanden, steckt einen 
Denkraum ab, markiert die Grenzen der Ausdeutung. Sie ist nicht zur 
Verwendung als Bekenntnis gedacht, sondern ausdrücklich als Orientie-
rung für die Verkündigung der Wahrheit (τῆς ἀληθείας κήρυγμα / uerita-
tis praedicatio). Es geht darum, wie der alte Glaube erneuert werden kann: 
„Wir haben den unfehlbaren Glauben der Väter erneuert (τὴν δὲ ἀπλανῆ 
τῶν πατέρων ἀνανεωσάμενοι πίστιν / inerrabilem patrum renouauimus fi-
dem)“ erklärt das Konzil.34 Die Neuerung besteht darin, dass die ontologi-
schen Aussagen des Bekenntnisses von Nicäa zwar beibehalten, aber von 
Aussagen über das Erkennen des Menschen begleitet werden.

Wahrscheinlich ist diese Verschiebung vom Sein zum Erkennen erst das 
Ergebnis der schwierigen Verhandlungen auf dem Konzil gewesen. Viel-
leicht hat niemand der Anwesenden sie zu Beginn der Verhandlungen als 
Ziel oder möglichen Ausgang im Sinn gehabt. Für diese Annahme spre-
chen die Vorgänge auf der fünften Sitzung am 22. Oktober. An diesem Tag 
präsentierte die vom Kaiser durchgesetzte Kommission ihren Text für die 
Definitio. Die Akten erwähnen nur, dass der Text verlesen wurde und ver-
merken, man habe entschieden, den Wortlaut des Entwurfs nicht in das 
offizielle Protokoll aufzunehmen – vermutlich aus der Befürchtung he-
raus, dass die Vergleichsmöglichkeit verschiedener Textentwürfe die er-
hoffte einhellige Akzeptanz der endgültigen Definitio gefährdet hätte. Da-
her ist nur der endgültige Wortlaut überliefert (der dann aber bekanntlich 
auch nicht einhellig anerkannt wurde). Die protokollierten Reaktionen auf 
die Verlesung des Entwurfs lassen aber immerhin plausible Spekulationen 
über die kritischen Punkte und deren Überarbeitung zu.35

34  Chalcedon V 31 (gr.: ACO II.I.2, 126; lat.: ACO II.III.2, 134).
35  Ich folge hier weitgehend Price und Gaddis, Acts (2005), II, 184–191.

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



29

Die große Mehrheit der Anwesenden begrüßte den Entwurf der Kom-
mission und forderte lediglich die Einfügung des Ehrentitels „T heotokos“ 
(Gottesgebärerin) für Maria, der auf dem Konzil von Ephesos 431 so zen-
tral gewesen und für rechtgläubig erklärt worden war.36 Es gab aber zwei 
dissidente Gruppen: die päpstlichen Legaten und einige syrische Bischöfe, 
die in den Akten „die Orientalen“ genannt und bisweilen als „Nestorianer“ 
markiert werden. Leider geben die überlieferten Akten keine Auskunft 
über die konkreten Anliegen dieser Delegation, sondern beschränken sich 
auf den Widerspruch aus Rom. Dieser betraf, wenig überraschend, die un-
genügende Berücksichtigung des päpstlichen Lehrschreibens an Flavian. 
Letztendlich ging es dabei vielleicht nur um einen einzigen Buchstaben 
im Griechischen – aber einen, der alles verändern konnte. Es ging um 
den Unterschied zwischen den Präpositionen „aus“ (ἐκ/ek) und „in“ (ἐν/
en). Und damit um den Unterschied zwischen Seins-Aussagen und Ver-
stehens-Aussagen.

Auf die Forderung der versammelten Bischöfe, den Entwurf der Defini-
tio ohne weitere Überarbeitung zu verabschieden und die „Nestorianer“ 
auszuschließen, antworten die kaiserlichen Beamten mit der etwas rätsel-
haften Feststellung: „Dioskuros hat ausgesagt, der Grund für Flavians Ab-
setzung sei gewesen, dass er gesagt hat ‚es sind zwei Naturen (δύο φύσεις 
εἶναι / duas naturas esse)‘. Aber in der Definitio heißt es: aus zwei Naturen 
(ἐκ δύο φύσεωv / ex duabus naturis)“.37 Mit dieser Feststellung wollten die 
Beamten offenbar den Vorwurf zurückweisen, die in Chalcedon vorge-
legte Definitio lehre die Existenz von zwei Naturen in Christus, denn dafür 
war Flavian zwei Jahre zuvor auf der „Räuberversammlung“ von Ephesos 
verurteilt worden. Das „aus zwei Naturen“ soll anzeigen, dass die Geburt 
Jesu Christi aus dem Zusammenkommen der göttlichen und der mensch-
lichen Natur erfolgt ist, ohne dass diese beiden Naturen nach der Geburt 
als solche weiterbestehen würden. Denn dies hätte für die Kritiker die-
ser Lehre zur Folge, dass es auch zwei Personen, also zwei Christusse, ge-
ben müsste. Damit aber wäre Christus aufgespalten, was von einer großen 
Mehrheit als absurd abgelehnt wurde. Mit ihrer Bemerkung verdeutlich-
ten die kaiserlichen Beamten also, dass dieser Vorwurf auf die vorgelegte 
Definitio nicht zutrifft.

Interessanterweise heißt es aber in der schließlich verabschiedeten For-
mel von Chalcedon auch nicht mehr „aus zwei Naturen“, sondern „in zwei 

36  Chalcedon gr. V 9 (ACO II.I.2, 123).
37  Chalcedon gr. V 13 (ACO II.I.2, 124).

5. Sein und erkannt werden



30

Naturen“ – und diese Aussage steht nun nicht in Verbindung mit dem 
Verb „sein (εἶναι / esse)“, sondern mit dem Verb „erkennenbzw. anerken-
nen (γνωρίζω / agnoscere)“. Es wird also nicht mehr behauptet, dass die 
Person Jesus Christus aus göttlicher und menschlicher Natur ist oder be-
steht, sondern dass sie in diesen beiden Naturen (an)erkannt wird.

Es könnte sein, dass diese Verschiebung von der Ontologie in die Episte-
mologie erst von der Überarbeitungskommission in die Definitio einge-
tragen wurde, die sich auf Anordnung des Kaisers in einer Sitzungspause 
der fünften Session zur Überarbeitung des ersten Entwurfs in eine Seiten-
kapelle zurückzog, nachdem dieser nicht die erhoffte Zustimmung gefun-
den hatte. Im Einsetzungsschreiben für diese Überarbeitungskommission 
hatte der Kaiser gedroht, das Konzil in den westlichen Reichsteil zu ver-
legen, sollte es sich als unwillig erweisen, den wahren und rechtgläubigen 
Glauben unzweifelhaft zu präsentieren (worauf Papst Leo in Rom mög-
licherweise spekuliert hatte). Auf der 19-köpfigen Überarbeitungskom-
mission lastete also Erfolgsdruck.

Leider wissen wir nicht, was an diesem 22. Oktober 451 hinter den ver-
schlossenen Türen der Seitenkapelle von St. Euphemia vor sich ging. Ein 
Vergleich zwischen dem ersten Entwurf und der endgültigen Fassung des 
Dokuments wurde durch die – immerhin protokollierte! – Entscheidung 
verunmöglicht, den Entwurf nicht in die Akten aufzunehmen.38 Aber es 
ist durchaus vorstellbar, dass der Kompromiss, der die Türen zum großen 
Versammlungsraum des Konzils wieder öffnete, in der Verschiebung von 
ontologischer zu hermeneutischer Redeweise lag.

Bis zu diesem Punkt hatten alle um ontologische Aussagen über das We-
sen der beiden Naturen in der Person Jesus Christus gestritten. Mit ei-
ner einzigen Ausnahme: Basilios, der Bischof von Seleukia in Kleinasien, 
hatte bereits bei seiner Befragung am ersten Sitzungstag erklärt: „Ich ver-
ehre den einen Herrn Jesus Christus, den einziggeborenen Sohn Got-
tes, den Gott-Logos, der in zwei Naturen erkannt wird (ἐν δύο φύσεσιν 
γνωριζόμενον), nachdem er Fleisch angenommen hat und Mensch gewor-
den ist.“39

38  Chalcedon gr. V 3 (ACO ΙΙ.Ι.2, 123): Ἀσκληπιάδης διάκονος τῆς μεγάλης 
ἐκκλησίας Κωνσταντινουπόλεως ἀνέγνω ὅρον, ὃν ἔδοξε μὴ ἐνταγῆναι τοῖσδε τοῖς 
ὑπομνήμασι. / „Asklepiades, Diakon der Hauptkirche von Konstantinopel, las die 
Definitio vor, von der es besser schien, sie nicht in die Akten aufzunehmen“.

39  Chalcedon gr. I 169 (ACO ΙΙ.Ι.1, 93).

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



31

Basilios ist ein in der Forschung wenig beachteter, aber sehr interessan-
ter und möglicherweise entscheidender Konzilsteilnehmer gewesen, der 
im Mittelpunkt eines Tumults am ersten Sitzungstag stand.40 Beim Lesen 
der Konzilsakten fällt auf, dass Basilios zwar nicht viele, aber recht aus-
führliche Redebeiträge hatte, die auch ausführlich protokolliert wurden41 
– möglicherweise ein Hinweis darauf, dass er, zumindest im Rückblick bei 
der Redaktion der Akten, eine Schlüsselrolle spielte.

Basilios hatte als Bischof der größten Stadt im Patriarchat Antiochien 
– Seleukia war eine wichtige Hafenstadt und mit dem Schrein der Heili-
gen T hekla ein regionales Pilgerzentrum – zunächst 448 in Konstantino-
pel an der Verurteilung des Priesters Eutyches42, eines eindeutigen Geg-
ners der Zwei-Naturen-Lehre, mitgewirkt. Ein Jahr später aber in Ephesos 
hatte Basilios der Rehabilitierung des Eutyches zugestimmt und musste 
sich nun in Chalcedon für sein flatterhaftes Verhalten verantworten. Da-
raufhin erklärte er, in Ephesos habe er sich zur Zustimmung gezwungen 
gefühlt, niemals aber habe er die Existenz von zwei Naturen gelehrt: „Was 
ich gesagt habe, ist: erkannt in zwei Naturen nach der Vereinigung, in 
vollkommener Gottheit und vollkommener Menschheit“.43 Die Betonung 
liegt hier ganz klar auf dem „erkannt (γνωριζόμενον/gnōrizomenon)“.44

40  Die einzige (mir bekannte) Untersuchung zur Christologie von Basilios und 
seiner Bedeutung in Chalcedon stammt von dem griechischen T heologen Martze-
los, Χριστολογία (1990). Die wichtigsten Erkenntnisse aus dieser Studie hat Mart-
zelos in einem deutschen Aufsatz publiziert: Martzelos, Vater (1992), 21–39. Eine 
umfangreiche kritische Diskussion der T hesen von Martzelos bietet De Halleux, 
Lecture cyrillienne (1994), 445–471. De Halleux hielt Basilios für den Urheber des 
Textes, mit dem die Überarbeitungskommission arbeitete: De Halleux, Défini-
tion (1976), 3–23 und 155–170. Leuenberger-Wenger, Konzil (2019), 251–258 
argumentiert gegen eine prominente Rolle des Basilios bei der Formulierung der 
Glaubensdefinition und hält Proklos von Konstantinopel und die Unionsformel 
von 433 für die maßgeblichen Vorlagen des Chalcedonense.

41  Chalcedon gr. I 164–180; I 301 (Konstantinopel).
42  Eutyches lehrte, dass es in der Person Jesus Christus nach der Vereinigung 

der göttlichen und menschlichen Natur in der Geburt nur noch eine Natur gebe, 
nämlich die göttliche. Die göttliche Natur habe die Menschlichkeit aufgesogen wie 
das Meer einen Honigtropfen oder das Feuer ein Stück Wachs – so referiert bei Vic-
torin von Pettau, De incarnatione I 1 14.

43  Chalcedon gr. I 176 (ACO II.I.1, 93): Ὃ ἔλεγον. ἐν δύο φύσεσιν γνωριζόμενον 
μετὰ τὴν ἕνωσιν, θεότητι τελείαι καὶ ἀνθρωπότητι τελείαι.

44  Der Unterschied zwischen ontologischer und epistemologischer Rede bei Ba-
silios ist meines Wissens bisher nie thematisiert worden. Er hat auch einen Ein-
fluss auf die Beurteilung der Rolle, die Basilios in Chalcedon bei der Revision des 
ersten Entwurfs der Glaubensdefinition spielte. Dieser dürfte nach seiner Rehabi-
litation in der dritten Session doch wesentlich größer gewesen sein, als Leuenber-
ger-Wenger, Konzil (2019), 251–258.261–263 für möglich hält. Das entscheidende 

5. Sein und erkannt werden



32

Man mag in Basilios einen Opportunisten sehen, der sein Fähnchen 
nach dem Wind drehte. Er selbst rühmte sich freilich, ein mutiger Verfech-
ter der freien Rede (παρρησία/parrhesia) zu sein. Tatsächlich verknüpfte 
und überbrückte er in seiner Biographie und seinem Denken die beiden 
theologischen Traditionen, die häufig als alexandrinische und antioche-
nische Schule bezeichnet und als die beiden großen Streitparteien vor, in 
und nach Chalcedon beschrieben werden.45 Basilios hatte schon in Kon
stantinopel 448 gesagt: „Man muss in einer einzigen Person vollkommene 
Gottheit und vollkommene Menschheit erkennen“.46 Und daran erinnerte 
er in seiner Anhörung in Chalcedon: „Was ich gesagt habe, ist: erkannt in 
zwei Naturen nach der Vereinigung, in vollkommener Gottheit und voll-
kommener Menschheit“.47 Kann es sein, dass die endgültige Definition 
von Chalcedon genau diesen Wortlaut enthält, obwohl Basilios in den wo-
chenlangen Verhandlungen zwischendurch laut Aktenlage keinerlei Rolle 
mehr gespielt hatte? Angesichts der Bedeutung seines Bistums ist nicht 
auszuschließen, dass Basilios nach seiner Rehabilitation am dritten Sit-
zungstag selbst Teil dieser Kommission war, aber wissen können wir das 
nicht. Möglicherweise fand sich die gesamte Kommission, die da in einer 
Seitenkapelle unter Hochdruck an einem Kompromiss arbeitete, in einer 
ähnlichen Zwickmühle wie Basilios bei seiner Befragung einige Tage zu-
vor, und vielleicht erinnerte man sich an die aus der Zwickmühle befrei-
ende Wirkung des Verbs „erkennen“.

Von der Ersetzung des Verbs „sein“ durch „erkennen“ sind dann auch die 
vier Bestimmungen betroffen, die den Kern der Formel von Chalcedon 
bilden: unvermischt, unverändert, ungeteilt, ungetrennt. Sie könnten die 
zweite Einfügung durch die Überarbeitungskommission gewesen sein, da 
sie als Adverbien unmittelbar mit dem Verb zu tun haben, das sie näher 
bestimmen. Drei dieser vier Adverbien waren schon in der vierten Sitzung 
von den Bischöfen von Illyricum ins Gespräch gebracht und in den Akten 

Wort, γνωριζόμενον / erkannt werden, ist auch in der Unionsformel von 433, die 
Leuenberger-Wenger für die Vorlage der Definition von Chalcedon hält, nicht 
enthalten.

45  Der Disput zwischen dem griechisch-orthodoxen T heologen Georgios Mart-
zelos und dem römisch-katholischen T heologen André de Halleux (siehe Anm. 40) 
über Basilios und seine Bedeutung für das Konzil von Chalcedon kann als eine mo-
derne Folge dieses Schul-Denkens aufgefasst werden.

46  Chalcedon gr. I 301 (ACO II.I.1, 117): προσκυνοῦμεν τὸν ἕνα κύριον ἡμῶν 
Ἰησοῦν Χριστὸν ἐν δύο φύσεσι γνωριζόμενον.

47  Chalcedon gr. I 176 (ACO II.I.1, 93): Ὃ ἔλεγον. ἐν δύο φύσεσιν γνωριζόμενον 
μετὰ τὴν ἕνωσιν, θεότητι τελείαι καὶ ἀνθρωπότητι τελείαι.

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



33

festgehalten worden. Diese hatten sich, gemeinsam mit den Bischöfen aus 
Palästina, zunächst skeptisch über den Tomus ad Flavianum von Papst 
Leo geäußert, berichteten nun aber, die römischen Legaten hätten ihre 
Bedenken zerstreut und man sei sich einig, dass Jesus Christus sowohl die 
göttlichen als auch die menschlichen Eigenschaften besitze, und zwar un-
vermischt, unverändert und ungeteilt.48 Als die römischen Legaten einige 
Tage später in der fünften Sitzung ihre Kritik am ersten Entwurf des Do-
kuments anmeldeten, schlugen die kaiserlichen Beamten genau diese For-
mulierung als Kompromissformel vor: „Fügt also der Definition entspre-
chend dem Schreiben unseres heiligsten Vaters Leo hinzu, dass in Chris-
tus zwei Naturen unvermischt, unverändert und ungeteilt vereint sind.“49 
Mit diesem Auftrag ging die Überarbeitungskommission an die Arbeit. Es 
sind beide Male genau dieselben drei der vier Adverbien, allerdings sind 
sie hier noch mit dem Verb „sein (εἶναι)“ kombiniert, also im ontologi-
schen Sprachmodus.50 In der Schlussfassung der Definitio beziehen sich 
die vier Adverbien aber nun auf das Verb erkennen. Wir wissen aus der 
kaiserlichen Anordnung, dass je drei Vertreter aus Rom und Illyrien in der 
Bearbeitungskommission vertreten waren. Gut möglich also, dass sie sich 
nun hinter verschlossenen Türen auf die bereits einige Tage zuvor gefun-
dene Einigung besannen, und um der guten Balance willen noch „unge-
trennt“ (ἀδιαιρέτως) als viertes Adverb hinzufügten, um den Denkraum 
nach beiden Seiten hin doppelt abzugrenzen.

Ob es sich tatsächlich so zugetragen hat, wird im ungewissen Dunkel der 
Vergangenheit bleiben. Entscheidend ist im Ergebnis die Ausbalancierung 
der Adverbien und vor allem ihre Loslösung vom „Sein“ und Anbindung 
an das „Erkennen“. Die spekulative Rekonstruktion der Ereignisse hin-
ter den verschlossenen Türen des Martyriums von St. Euphemia aus den 
Konzilsakten von Chalcedon diente vor allem der Veranschaulichung des 
Gedankens, dass nicht nur die Ideen einzelner großer Denker der Ver-

48  Chalcedon gr. V 9 (ACO II.I.2, 102): μὴ τὰ θεοπρεπῆ καὶ τὰ ἀνθρωποπρεπῆ 
αὐτοῦ εἶναι λέγοντα ἀσυγχύτως καὶ ἀτρέπτως καὶ ἀδιαιρέτως. Diese Passage ist nur 
in den griechischen Akten überliefert. Zu beachten ist auch, dass der Inhalt der Ein-
wände in den Akten nicht wiedergegeben ist.

49  Chalcedon gr. V 28 (ACO II.I.2, 125): Πρόσθετε οὖν τῶι ὅρωι κατὰ τὴν 
ψῆφον τοῦ ἁγιωτάτου πατρὸς ἡμῶν Λέοντος δύο φύσεις εἶναι ἡνωμένας ἀτρέπτως 
κaὶ ἀμερίστως καὶ ἀσυγχύτως ἐν τῶι Χριστῶι.

50  Chalcedon gr. V 28 (ACO II.I.2, 125). Auch „Eigenschaften besitzen“ wird im 
Griechischen mit dem Verb „sein“ ausgedrückt, in Verbindung mit dem Personal-
pronomen im Genitiv, also „seines sein“: αὐτοῦ εἶναι λέγοντα ἀσυγχύτως καὶ ἀτρέ-
πτως καὶ ἀδιαιρέτως (Chalcedon gr. V 9 [ACO II.I.2, 102]).

5. Sein und erkannt werden



34

gangenheit zur Inspiration für theologisches Denken beitragen. Auch das 
Neben- und Gegeneinander von Intentionen und Interessen, die aus den 
immer lückenhaften Archiven der Vergangenheit gar nicht mehr im ein-
zelnen rekonstruierbar sind, kann zu einer Inspirationsquelle für theolo-
gische Ideen werden. Es ist gut möglich, dass keiner der Konzilsteilnehmer 
mit dem Ziel in die Verhandlungen von Chalcedon ging, eine Verschie-
bung von der Ontologie zur Epistemologie zu vollziehen. Sie alle grübel-
ten und stritten seit Jahrzehnten darüber, wie die Natur und die Eigen-
schaften von Gottheit und Menschheit in Jesus Christus angemessen in 
Sprache gefasst werden könnten. Basilios von Seleukia, der vielleicht als 
einziger mit hermeneutischen Flausen im Kopf angereist war, befand sich 
kirchenpolitisch in einer zu schwachen Position, um die Hoffnung hegen 
zu können sich mit seiner T heologie durchzusetzen. Aber die Dynamiken 
und Verhandlungen auf dem Konzil führten dazu, dass diese Idee von 
anderen – zuerst von den römischen Legaten gegenüber den illyrischen 
Bischöfen, und dann von den kaiserlichen Beamten gegenüber der Revi-
sionskommission – an entscheidenden Punkten ins Spiel gebracht wurde. 
So stand sie am Ende im Raum und auf dem Papier und kann nun, nach 
1500 Jahren, zur Quelle für die Wiederentdeckung der Hermeneutik von 
Chalcedon werden.

Natürlich drängt sich die Frage auf, warum die Formel von Chalcedon 
faktisch so selten in dieser Offenheit als Ermöglichung und Begrenzung 
eines Denkraums verstanden worden ist. Die hierfür oft zur Erklärung 
angefügten Machtinteressen einzelner Bischöfe, aber auch die Opposition 
gegenüber der kaiserlichen Einmischung in kirchliche Belange mögen da-
bei eine Rolle gespielt haben. Sie können aber nicht alles erklären. Wahr-
scheinlich war es in der (neo)platonischen Weltsicht, in der die allermeis-
ten christlichen T heologen sich jahrhundertelang bewegten, nicht einfach 
oder gänzlich unmöglich, unaufgehobene Gegensätze in einer Einheit zu 
denken. Und so wurde die Formel von Chalcedon als fauler Kompromiss 
abgelehnt und nicht als theologische Möglichkeit wahrgenommen. Histo-
risch gesehen war sie das ja auch tatsächlich, ein Kompromiss, aber eben: 
ein historischer Kompromiss mit theologischem Potenzial.

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



35

6. Kein Paradox

Die Verschiebung vom Sein zum Verstehen bedeutet nun aber nicht Ab-
lösung der Ontologie durch Epistemologie, auch nicht Auflösung der 
Seinslehre in die Lehre vom Verstehen.51 Die chalcedonensische Kunst 
der Unterscheidung besteht nicht im Verzicht auf Aussagen über das Sein. 
Es geht in der Christologie nicht um ein Paradox, also einen scheinbaren 
Widerspruch, sondern es geht um einen echten Widerspruch. Göttliche 
und menschliche Natur sind ihrem Wesen nach nicht miteinander verein-
bar – diese Überzeugung hatten die christlichen T heologen in der Antike 
aus ihrer Zusammenschau der griechisch-hellenistischen Philosophie und 
des biblischen Gottesbildes gewonnen. Gott hat seinen Grund allein in 
sich selbst, während der Mensch seinen Grund in anderem als sich selbst 
hat, so die philosophische Überzeugung, die von den Konzilstheologien 
ausnahmslos geteilt wurde. In biblischer Wendung geht es um den un-
überbrückbaren Unterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf. Das Be-
kenntnis zu Jesus Christus als „wahrhaft Gott und wahrhaft Mensch“ stellt 
also vor die Aufgabe, zwei in ihrem Wesen einander widersprechende, ja 
sich gegenseitig ausschließende Dinge zusammenzudenken, ohne den tat-
sächlich bestehenden Widerspruch zu einem Scheinwiderspruch zu erklä-
ren. Denn das hieße, in den Worten von Chalcedon, „das Geheimnis der 
göttlichen Ökonomie aufzulösen“. Die Kunst der Unterscheidung besteht 
aber darin, die natürlichen, wesenhaften Gegensätze als solche zu erken-
nen und anzuerkennen, ihnen jedoch keine trennende Kraft zuzugeste-
hen, sondern sie miteinander in eine Beziehung zu setzen, in der sie eine 
Einheit bilden und dabei doch bleiben, was sie sind.

In Chalcedon selbst wurde diese intellektuelle Herausforderung an der 
Person Jesus Christus, dem Kern und Kristallisationspunkt des christ-
lichen Glaubens, behandelt. Die christologische Herausforderung, zwei 
einander ausschließende Naturen (göttlich – menschlich) zusammen-
zudenken, hat aber eine Hermeneutik provoziert, die weit über das Ver-

51  Diese Befürchtung oder dieses Missverständnis ist wohl der Grund für die 
harsche Kritik, die der Franziskaner André de Halleux an den T hesen des grie-
chisch-orthodoxen T heologen Georios Martzelos geübt hat (siehe die Literaturan-
gaben oben in Anm. 40). Nachdem Chalcedon die christliche Ökumene in noch 
größere Uneinigkeit geführt hatte als vor dem Konzil bestand, gab es im sechsten 
Jahrhundert tatsächlich Einigungsversuche, die darauf setzten, die Zwei-Natu-
ren-Problematik als eine rein intellektuelle Unterscheidung zu fassen. Aber de Hal-
leux hat Recht, wenn er bestreitet, dass diese Relativierung bereits in Chalcedon 
selbst stattgefunden habe.

6. Kein Paradox



36

ständnis dieser einen Person hinaus fruchtbar gemacht werden kann. Der 
Grund dafür liegt im Verständnis der Figur Jesus Christus selbst.

7. Christologie als Zugang zum Weltverstehen

Die Debatten und Verhandlungen vor, während und nach dem Konzil von 
Chalcedon waren auf das Verständnis der Person Jesus Christus in ihrem 
irdischen Dasein fokussiert, und sie sind es bis heute. Dabei kann schnell 
aus dem Blick geraten, dass alles, was das Konzil im Anschluss an das 
Glaubensbekenntnis von Nicäa-Konstantinopel von Jesus Christus aus-
sagt, von selbst über die Zeit seines irdischen Lebens hinausdrängt. Denn 
wenn dieser Jesus Christus in seiner Gottheit vor und jenseits aller Zeit bei 
Gott dem Vater war und wenn durch ihn alles geschaffen wurde, wie es 
das Glaubensbekenntnis sagt, dann kann und muss die Weise, wie dieser 
Jesus Christus zu verstehen ist, auch maßgebend und inspirierend sein für 
das Verständnis all dessen, was durch ihn geschaffen ist. Und wenn die-
ser Christus wahrhaft Gott und gleichen Wesens mit dem Vater ist, dann 
ist er nicht nur „gleichewig“, sondern auch „gleichüberall“ gegenwärtig, 
omnipräsent in Zeit und Raum. Wenn also Christus der erste von allem 
und in allem der erste ist, und wenn alles in ihm besteht, wie es im Kolos
serhymnus heißt (Kol 1,17 f.), dann ist auch die neue Ordnung, in der seine 
Person in zwei Naturen erkannt wird, der Anfang für ein neues Erkennen 
von allem, was durch ihn und in ihm ist.

Um dieses Potenzial der Christologie, einen Zugang zum Weltverstehen zu 
eröffnen, geht es bei der Kunst zu unterscheiden ohne zu trennen. Sie steht 
im Einklang mit der Logos-T heologie, die in den ersten drei Jahrhunder-
ten nach dem Tod Jesu von Nazareth von christlichen T heologen in Auf-
nahme von Elementen aus der platonischen, besonders aber der stoischen 
Philosophie, entwickelt wurde. Justin, um nur einen zu nennen, machte im 
zweiten Jahrhundert für seine christliche Philosophie Gebrauch von der 
stoischen Idee vom Logos als einem ewigen, rationalen, überall verstreuten 
Weltprinzip, das bereits in Propheten und Orakeln keimhaft wirkte, aber 
im Menschen Jesus Christus als dem inkarnierten Logos sozusagen in ge-
ballter Streuung aufgetreten ist, weshalb er die Menschheit als Lehrer auf 
den Weg der heilvollen Erkenntnis führen kann.52

52  Zu dieser Interpretation siehe Price, Hellenization (1988). 

II  Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon



37

Auch der berühmte Prolog des Johannesevangeliums spricht von einer 
intimen, wenngleich eigentümlich „fremdelnden“ Verbindung zwischen 
Christus als Logos und der Welt:
1 Im Anfang war der Logos und der Logos war bei Gott und der Logos war Gott. 
2 Dieser war im Anfang bei Gott. 3Alles ist durch den Logos geworden und ohne 
ihn wurde nichts, was geworden ist. 4In ihm war Leben und das Leben war das 
Licht der Menschen. (…) 9 Das wahre Licht, das jeden Menschen erleuchtet, kam 
in die Welt. 10 Er war in der Welt und die Welt ist durch ihn geworden, aber die 
Welt erkannte ihn nicht. 11 Er kam in sein Eigentum, aber die Seinen nahmen ihn 
nicht auf.

In diesem Text drückt sich eine enge Verbindung sowohl zwischen Sein 
und Erkennen wie auch zwischen Gott und Welt aus. Weil der Logos 
(= Christus) von Anfang an bei Gott ist, hat er die Kraft, heilvolle Erkennt-
nis zu stiften, und zu diesem Zweck kommt er in die Welt. (Dass die Mis-
sion scheitert, ist ein anderes Problem, welches von späteren T heologen 
gern mit der durch das Essen vom paradiesischen Baum der Erkenntnis 
korrumpierten Gottesbeziehung und Erkenntnisfähigkeit des Menschen 
erklärt wird, vgl. Gen 2–3). Das Vorhaben, christologische Aussagen für 
ein christliches Weltverstehen durchlässig und fruchtbar zu machen, ist 
also im Kern der Christologie bereits angelegt.

Wenn die Christologie einen Zugang zum Weltverstehen eröffnet, dann 
können auch die vier Adverbien der Definition von Chalcedon auf wei-
tere Bereiche als nur die materiale Christologie angewendet werden. Sie 
stecken den Raum für ein Durchdenken der Widersprüchlichkeiten der 
Welt und des Lebens in dieser Welt ab. Unvermischt und unverändert, 
ungetrennt und ungeteilt sind Gegensätze wie Gott und Mensch, Tod und 
Leben, Himmel und Erde, Zeit und Ewigkeit, Sichtbares und Unsichtba-
res, Liebe und Hass, Heil und Verderben in ihrem Zusammenwirken an-
zuerkennen und zu durchdringen. Ob und wie dies auf intellektuell über-
zeugende und lebenspraktisch einleuchtende Weise gelingen kann, wird 
sich nur in der konkreten Anwendung des Weltverstehens erweisen kön-
nen. Die Möglichkeiten der Anwendung sind so zahlreich wie die Wider-
sprüche des Lebens. Wo also beginnen?

Ich beginne beim zeitlich und räumlich Naheliegenden: bei Zeitgenos-
sen der Konzilsväter von Chalcedon, die sich den Gegensätzlichkeiten des 
Lebens wie wenige andere ausgesetzt und dabei eine ganz eigene Kunst der 
Unterscheidung entwickelt haben – bei den Wüstenmönchen und ihrer 
Lehre von der Unterscheidung der Geister.

7. Christologie als Zugang zum Weltverstehen



38



39

III

Unterscheidung der Geister: 
Weisheit aus der Wüste  

Während kaiserliche Beamte und theologische Berater in Konstantinopel 
die Protokolle des Konzils von Chalcedon sichteten und für die Veröf-
fentlichung bearbeiteten, begannen christliche Mönche anderswo im Rö-
mischen Reich, ganz anders geartete Texte zu sammeln und zu ordnen: 
die sogenannten Sprüche der Väter, die in der griechischen Tradition als 
Apophthegmata Patrum, in der lateinischen als Verba Seniorum, bezeich-
net werden. Es handelt sich dabei um kurze Aussprüche und Erzählun-
gen von Männern und (deutlich weniger) Frauen, die abseits der großen 
Städte in den Wüsten Ägyptens, Palästinas, Syriens und Kleinasiens ein 
asketisches Leben führten. Die zahlreichen, sehr kurzen Anekdoten wur-
den zunächst mündlich zur gegenseitigen Bestärkung und Beratung un-
ter den Wüstenasketen weitergegeben, seit der zweiten Hälfte des fünften 
Jahrhunderts zur Unterweisung und Unterhaltung aufgeschrieben und 
gesammelt und dann über Generationen hinweg und weit über die Wüs-
ten hinaus tradiert.1 Sie haben die christlichen Vorstellungen vom Men-
schen mindestens ebenso tiefgreifend, kontrovers und nachhaltig geprägt 
wie die in Chalcedon verhandelte Lehre von den zwei Naturen Christi. 

1  Die umfassendste deutsche Übersetzung von Apophthegmata Patrum bieten 
die drei Bände Schweitzer, Apophthegmata (2012–2013). Am Ende jedes der drei 
Bände finden sich auch grundlegende Erläuterungen zur Überlieferungslage und 
Textausgaben. Für die hier zumeist zitierten griechischen und lateinischen Samm-
lungen sind folgende Ausgaben benutzt worden: für die sog. Alphabetische Samm-
lung Migne, Patrologia Graeca 65 (1864), 71–441. Für den griechischen Text der 
sog. Systematischen Sammlung: Guy, Apophthegmes (1993–2005); für die lateini-
schen Sammlungen Migne, Patrologia Latina 73 (1844). Alle Texte wurden von mir 
neu aus den Originalsprachen ins Deutsche übertragen. Zur schnelleren Auffin-
dung einer deutschen Übersetzung sind zu jedem Spruch der Band und die entspre-
chende Nummer bei Schweitzer angegeben. Der dritte Band von Schweitzer 
enthält auch koptische, syrische, armenische und äthiopische Apophthegmata. Da 
diese nicht durchnummeriert sind, werden für den dritten Band die Seitenzahlen 
genannt.



40

Aber in der Wüste ging es weniger um das angemessene Verständnis von 
Jesus Christus im Zusammenspiel von menschlicher und göttlicher Natur 
als vielmehr um die persönliche Erfahrung einzelner Christ:innen und 
die komplexen, manchmal widersprüchlichen Vorgänge in Körper und 
Seele. Beides zusammen formt nicht nur ein christliches Verständnis von 
Person und Persönlichkeit, sondern auch von der Kunst zu unterscheiden 
ohne zu trennen.

Abbas Agathon aus der ägyptischen Wüste Sketis (gest. 435), dem eine 
große Unterscheidungskraft zugesprochen wurde,2 lässt sich einmal von 
Brüdern, die ihn provozieren wollen, als Unzüchtiger, Stolzer, Schwätzer 
und Verleumder beschimpfen ohne zu widersprechen. Als sie ihn aber 
„Häretiker“ nennen, erwidert er: „Ein Häretiker bin ich nicht. (…) Häre-
tiker, das ist eine Trennung (χωρισμός) von Gott, und ich will nicht von 
Gott getrennt sein“.3 Daraufhin verlassen die Provokateure ihn „und be-
wunderten seine Unterscheidungskraft“. Bezeichnenderweise ist in dieser 
kleinen Geschichte überhaupt nicht von Interesse, welcher Art der Häresie 
Agathon bezichtigt wird. Es hat gewiss verschiedene Gruppierungen in 
den Wüsten gegeben, und man wird sich wie anderswo auch gegenseitig 
der Häresie beschuldigt haben. Aber dieses Apophthegma ist an dogmati-
schen Fragen nicht interessiert. Seine Pointe zielt auf Agathons Fähigkeit 
zu unterscheiden, welcher Vorwurf ihn im geistlichen Leben voranbrin-
gen, und das heißt: Gott näherbringen kann, und welcher nicht. Bei der 
Unterscheidungskunst in der Wüste geht es nicht um richtig oder falsch, 
sondern um die menschliche Seele und die Gottesgegenwart in ihr.

Spätestens seit der Wende zum vierten Jahrhundert, also ziemlich parallel 
zum Aufstieg des Christentums zu einer erst staatlich anerkannten und 
dann immer stärker bevorzugten Religion, verließen asketisch gesinnte 
Christ:innen die Städte, um in den Wüsten Ägyptens, Palästinas, Sy
riens und Kleinasiens zu leben. Christliche Askese hatte es seit den An-
fängen gegeben, aber im vierten und fünften Jahrhundert bevölkerten 
Anachoret:innen die Wüsten regelrecht. Die Gründe für ihren Rückzug 
(ἀναχωρήσις/anachōresis) aus der zivilisierten Welt waren vielfältig – spi-

2  AP Agathon 5 (Schweitzer I 87) ist von der Feststellung der Unterschei-
dungskraft des Agathon gerahmt: „sie hörten, dass er eine große Unterscheidungs-
kraft hatte (ἀκούσαντες ὅτι μεγάλην διάκρισιν ἔχει)“ und „sie bewunderten seine 
Unterscheidungskraft (ἐθαύμασαν τὴν διάκρισιν αὐτοῦ)“.

3  AP Agathon 5 (Schweitzer I 87): τὸ δὲ αἱρετικὸς, χωρισμός ἐστιν ἀπὸ θεοῦ, 
καὶ οὐ θέλω χωρισθῆναι ἀπὸ θεοῦ.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



41

rituell, ökonomisch, politisch, persönlich. Auch wenn Widerstand ge-
gen die zunehmend staatstragende und gesellschaftskonforme offizielle 
Kirche nicht die einzige Erklärung für den Erfolg der monastischen Be-
wegung sein kann, so spielte ein Unbehagen an diesen Entwicklungen si-
cherlich eine Rolle.4 Die Anachoret:innen verließen die geschäftigen und 
lauten Städte, um sich in Einsamkeit und Stille der Erfahrung von Gottes-
gegenwart auszusetzen. Dass sie dabei zunächst vor allem ihren eigenen 
menschlich-allzumenschlichen Bedürfnissen und Leidenschaften, ihren 
Sehnsüchten, Phantasien und Abgründen begegneten, ist der Anfang und 
Grund für die von ihnen kultivierte Kunst der Unterscheidung der Geister.

Die Aufforderung zur Unterscheidung der Geister findet sich bereits in 
neutestamentlichen Schriften. „Vertraut nicht jedem Geist, sondern prüft 
die Geister (δοκιμάζετε τὰ πνεύματα), ob sie von Gott sind“ ermahnt der 
Verfasser des ersten Johannesbriefs die christliche Gemeinde (1 Joh 4,1), 
und der Apostel Paulus zählt in seinem ersten Brief an die Christen in 
Korinth die Unterscheidung der Geister (διακρίσις πνευμάτων/diakrisis 
pneumatōn) unter verschiedenen anderen Gnadengaben auf (1 Kor 12,8–
11). Während es hier jedoch um die Unterscheidung von wahren oder fal-
schen Propheten, also um andere Personen geht, richtet sich die Aufmerk-
samkeit der Wüstenmönche ganz auf die eigenen Geister und Gedanken. 
Zweitens richtet sich die Aufmerksamkeit in der Wüste weniger auf die 
Frage, ob die Geister von Gott kommen als vielmehr darauf, ob sie zu Gott 
hinführen. Ihr Wesen wird aus ihren Wirkungen auf die Seele erkannt. 
Der alexandrinische T heologe Origenes (gest. 253/4), von dessen Denken 
viele in der Wüste beeinflusst waren, hatte die „sichere Unterscheidung, 
ob die Seele von der Gegenwart eines guten Geistes bewegt wird“, daran 
festgemacht, dass die Seele „durch die Inspiration, welche über sie kommt, 
keine Verwirrung und keine Entfremdung vom Geist erleidet und nicht 
ihre freie Willensentscheidung verliert.“5 Die genaue Beobachtung der Re-
gungen und Stimmungen in der eigenen Seele ist also essenziell für die 
Unterscheidung der Geister und Gedanken.

4  Zu diesem Verständnis des Wüstenmönchtums als sozialkritisches Phänomen 
siehe z.B. Chitty, Desert (1997).

5  Origenes, De principiis 3,3,4 in der Übersetzung Rufins von Aquileia (Görge-
manns/Karpp 596–598): Unde et ex hoc manifesta discretione dinoscitur, quando 
anima melioris spiritus praesentia moveatur, id est, si nullam prorsus ex imminenti 
adspiratione obturbationem vel alienationem mentis incurrat nec perdat arbitrii sui 
iudicium liberum. 

III  Weisheit aus der Wüste: Unterscheidung der Geister



42

Anders als in der Christologie von Chalcedon müssen in der Psychologie 
der Wüste nicht zwei gegensätzliche Naturen, sondern unzählige wider-
streitende Kräfte ins rechte Verhältnis zueinander gesetzt werden. In bei-
den Fällen ist die Person (πρόσωπον/persona) der Ort, der die Gegensätze 
aus- und zusammenhält. Während in der Christologie aber ein eher ab-
straktes Verständnis von Person zur Geltung kommt, konfrontiert die 
Wüste mit ganz konkreten und realen Persönlichkeiten und deren Erfah-
rungen.

Die Anschaulichkeit und Kürze, in der die Apophthegmata von diesen 
Erfahrungen sprechen, haben sie zu unerschöpflichen Quellen des spiri-
tuellen Lebens der Christenheit zu allen Zeiten und an allen Orten wer-
den lassen. Trotz ihrer unübersehbaren und sehr konkreten Verwurze-
lung in spätantiken Lebensbedingungen und Vorstellungswelten des Na-
hen Ostens umweht diese Texte ein Hauch von Allgemeingültigkeit, von 
einer von Zeit und Ort unabhängigen Einsicht in die Leiden und Freu-
den der menschlichen Seele. Dieses Miteinander von kontextueller Kon-
kretion und grundsätzlicher Generalisierbarkeit macht zugleich den Reiz 
und die Herausforderung für den heutigen Umgang mit diesen Texten aus. 
Manche sprechen ganz unmittelbar allgemeine menschliche Erfahrungen 
an. Andere sind so eng mit dem Leben in der Wüste verknüpft und in der 
Mentalität ihrer Zeit verankert, dass sie sich nur schwer oder gar nicht in 
die heutige Zeit übertragen lassen. Wieder andere Sprüche mögen mo-
dernen Lesern zunächst unmittelbar einleuchten und erst auf den zwei-
ten Blick ihre Fremdheit und Abständigkeit offenbaren. Der Gewinn, den 
man aus der Weisheit der Wüste ziehen kann, wird umso größer sein, je 
bewusster dieses Miteinander von Vertrautheit und Befremdung reflek-
tiert wird. Auch hier soll das Grundprinzip der Unterscheidungskunst zur 
Anwendung kommen, die überzeitlichen und die zeitlich gebundenen As-
pekte voneinander zu unterscheiden, ohne sie zu trennen.

Ob es Zufall ist oder ein Signum dieser Zeit, dass die Sammlungs- und 
Sichtungsvorgänge der Konzilsakten und der Wüstenvätersprüche zeit-
gleich stattfanden? Die Forschenden gehen heute mehrheitlich davon aus, 
dass die ersten griechischen Sammlungen von Apophthegmata in der 
Mitte des fünften Jahrhunderts in Palästina verschriftlicht wurden, mög-
licherweise in Gaza, das sich zu einem überregional bedeutenden monas-
tischen Zentrum entwickelt hatte.6 Palästina stand zu dieser Zeit einer-
seits in Blüte als Heiliges Land der Christen, nachdem Kaiser Konstantin 

6  Siehe Bitton-Ashkelony und Kofsky, School (2005).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



43

und seine Mutter Helena seit 325 in Jerusalem, Bethlehem und Mamre 
wichtige Orte der Heilsgeschichte mit Basiliken ausgestattet und so die 
Grundsteine für ein aktives Pilgerwesen gelegt hatten. Besonders die Gra-
bes- und Auferstehungskirche in Jerusalem galt für viele Pilgernde als ein 
Symbol für die versöhnte Verschiedenheit der Christenheit aus aller Welt. 
Andererseits führten gerade hier die christologischen Streitigkeiten zu be-
sonders heftigen Konflikten, weil an diesem Ort Christen aus der ganzen 
Welt, und damit aus rivalisierenden Kirchen, aufeinandertrafen.7

Das palästinische Mönchtum war vom ägyptischen beeinflusst, ent-
wickelte sich aber gerade im fünften und sechsten Jahrhundert auf sehr 
eigenständige Weise. Dabei spielten auch die in Chalcedon verhandelten 
Fragen eine Rolle. Während die ägyptische Kirche unter dem Patriarchat 
Alexandria eine von der byzantinischen Reichskirche unabhängige Or-
ganisation in Opposition zur Formel von Chalcedon ausprägte, blieb das 
vom Konzil in Chalcedon erheblich aufgewertete Patriarchat Jerusalem8 
in dogmatischer Einheit mit Konstantinopel und galt der Reichskirche als 
orthodoxer Rückhalt innerhalb der orientalischen Provinzen. Allerdings 
war gerade die monastische Landschaft Palästinas gespalten: Während die 
aus allen Teilen der christlichen Welt in Jerusalem zusammenkommenden 
Mönche die Einheit mit dem Bischof suchten – nicht zuletzt wohl deshalb, 
weil sie bei liturgischen Feiern an den heiligen Stätten von keinem anderen 
die Eucharistie empfangen konnten –, unterstützten viele Gemeinschaf-
ten im judäischen Hinterland die Linie des Patriarchen von Antiochia. In 
Gaza, wo die Apophthegmata erstmals systematisch gesammelt und redi-
giert wurden, entwickelte sich das Kloster von Maiuma unter Petrus dem 
Iberer (gest. 491) zu einer Hochburg des Widerstands gegen Chalcedon. In 
den folgenden Jahrzehnten existierten Gegner und Unterstützer des Kon-
zils in Palästina auf engstem Raum nebeneinander.9

Unmittelbar nach dem Konzil kam es jedoch zunächst zu blutigen 
Auseinandersetzungen, die auch in den Apophthegmata Spuren hinter-
lassen haben. Noch bevor Bischof Juvenal vom Konzil zurückkehrte, traf 
der aus Alexandrien stammende Mönch T heodosios in Jerusalem ein. Er 
war selbst Teil der Konzilsdelegation gewesen und ein glühender Gegner 

  7  Siehe Heyden, Orientierung (2014).
  8  Canon 28 von Chalcedon erklärte Jerusalem zum fünften Patriarchat neben 

Alexandria, Antiochia, Konstantinopel und Rom.
  9  Grundlegend für ein Verständnis des komplexen Verhältnisses des palästi-

nischen Mönchtums zum Konzil ist immer noch die Studie von Perrone, Chiesa 
(1980).

III  Weisheit aus der Wüste: Unterscheidung der Geister



44

der Beschlüsse einschließlich der christologischen Formel, die Juvenal 
unterschrieben hatte.10 Nun warb T heodosios beim Klerus Jerusalems 
und bei den Mönchen um Unterstützung für seinen Widerstand gegen 
das Konzil und den aus seiner Sicht abtrünnig gewordenen Bischof. Nach-
dem T heodosios die Kaiserin Eudokia für sich gewinnen konnte, die sich 
in Jerusalem zu einem asketischen Leben niedergelassen hatte, weigerte 
sich die Bevölkerung, Juvenal als ihren rechtmäßigen Bischof in Jerusa-
lem zu empfangen. Da Juvenal wiederum nicht bereit war, seine Zustim-
mung zu Chalcedon zurückzuziehen, musste er in Konstantinopel Exil 
suchen, und T heodosios wurde zum Patriarchen von Jerusalem geweiht. 
Sogar das Kaiserpaar mischte sich vermittelnd mit Briefen an die Mönche 
in die bürgerkriegsähnlichen Zustände ein.11 Als diese Bemühungen nicht 
fruchteten, ordnete Kaiser Markian im Jahr 453 die Absetzung des T heo-
dosios und die Vertreibung aller widerständigen Bischöfe an. Ein Apoph
thegma berichtet vom heldenhaften Widerstand des Abbas Gelasios gegen 
das Wirken des T heodosios unter den Mönchen Palästinas. Während fast 
alle anderen sich ihm anschlossen, wäre Gelasios sogar zum Martyrium 
bereit gewesen, um die „Häresie“ zu bekämpfen.12

Diese Ereignisse fanden unmittelbar nach dem Konzil selbst statt, als die 
Konzilsakten noch nicht redigiert waren. Es ist nicht auszuschließen, 
dass die Sammlungs- und Redaktionsprozesse der Apophthegmata Pat-
rum in Palästina und der Konzilsakten in Konstantinopel in irgendeiner 
Weise miteinander zusammenhängen. Nachrichten von Tumulten über-
all im Reich, besonders aber unter den Mönchen in Ägypten und Paläs-
tina, könnten insofern einen Einfluss auf die Redaktion der Konzilsak-
ten gehabt haben, als diese Unruhen nicht zuletzt durch widersprüchliche 
Wahrnehmungen des Konzils ausgelöst wurden und den Ruf nach einer 
autoritativen Deutung im Kaiserhof verstärken konnten. Oder lassen sich 
die Apophthegmata Patrum als eine widerständige Reaktion auf die zu-
nehmende „Vereinheitlichung“ der christlichen Wahrheit unter maßgeb-

10  Informationen zu T heodosios sind auch von seinen Anhängern erhalten: Jo-
hannes Rufus, De obitu T heodosii; Pseudo-Zacharias, Chronikon 111,5 und 111,8; 
Evagrios, Historia ecclesiastica 11,5.

11  Pulcheria, Epistula 27 und 31 an Bassa, die Vorsteherin eines Frauenklosters 
(ACO II.I.3, 124–127 und 135 f.); und Markian, Epistula 26 an die Archimandriten 
im Sinai (ACO II.I.3, 131 f). Auffälligerweise benutzt das Kaiserpaar die strittige 
Redeweise von den zwei Naturen Christi in diesen Briefen nicht – wohl um ihren 
Appell zur Versöhnung nicht mit der theologischen Streitformel zu gefährden. 

12  AP Gelasios 4 (Schweitzer I 179).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



45

licher Beteiligung des Kaiserhofs verstehen, wie sie in den Konzilsakten 
dokumentiert ist?

Für eine solche direkte Verbindung gibt es keine schlagenden Hinweise. 
Die Gleichzeitigkeit aber ist auffällig. Auffällig und hier von Bedeutung 
ist auch, dass sowohl in Chalcedon als auch in der Wüste eine Kunst der 
Unterscheidung entwickelt wurde, wenn auch in je eigener Weise. Was für 
die T heologen auf dem Konzil ein Weg zur Sprachfindung für die zentrale 
Idee des christlichen Glaubens war, erwies sich in der individuellen Erfah-
rung für die Wüstenmönche als Schlüssel zur Lebenskunst: die Fähigkeit, 
Gegensätze als solche zu erkennen und zu bewahren, sie also weder als nur 
scheinbar gegensätzlich zu negieren noch in ein gemeinsames Drittes auf-
zulösen, sondern in ihrer Gegensätzlichkeit zusammenzuhalten. Auf dem 
Konzil bezog man diese Unterscheidung auf die Naturen von Gott und 
Mensch, in der Wüste auf Geister und Gedanken, welche den Menschen 
bestürmen. In beiden Fällen wurde die Kunst der Unterscheidung aus dem 
Miteinander verschiedener, einander widersprechender Stimmen gewon-
nen, und zwar in einer Zeit, in der das Kaiserhaus zunehmend Einstim-
migkeit von der Kirche einforderte und diese auch mit seinen rechtlichen 
und militärischen Mitteln durchzusetzen versuchte – wenn auch nicht im-
mer erfolgreich, wofür Chalcedon, wie im vorigen Kapitel ausgeführt, ein 
anschauliches Beispiel ist.13

Viele Wüstenmönche lebten als Eremiten in Höhlen oder zu zweit in klei-
nen selbstgebauten Lehmhütten. Häufig wohnten ein erfahrener Eremit 
und ein jüngerer Schüler zusammen. An manchen Orten, vor allem in 
Ägypten, bildeten sich ganze Eremitenkolonien, mit mehreren sogenann-
ten Kellia (vom griechischen Wort für Zelle: κέλλιον), an anderen Orten 
entstanden grosse Klosteranlagen.14 Die Mönche lebten von Garten- und 
Handarbeit, vor allem vom Korbflechten.15 Alle Lebensvollzüge sollten 
dem Gebet unter- und zugeordnet sein: idealerweise saß der Mönch viele 
Stunden am Tag in seiner Zelle um in der Stille der Gegenwart Gottes ge-

13  Siehe Kapitel I, S. 19–21.
14  Die jüngsten archäologischen Erkenntnisse sind gut zugänglich dargestellt in 

den Essays von Georges Descoeudres, die der deutschen Übersetzung der Conla
tiones Patrum des Johannes Cassian vorangestellt sind: Descoeudres, Mönchs-
siedlungen (2011), 9–49, sowie: ders., Diakonie (2014), 21–40.

15  Vgl. AP Serinos 2 (Schweitzer I 880): „Meine Zeit verbringe ich mit Ern-
ten, Nähen und Flechten.“ Zum Kleidernähen als monastischer Beschäftigung siehe 
ebenfalls: MG 14,39 (Schweitzer III, S. 143).

III  Weisheit aus der Wüste: Unterscheidung der Geister



46

wahr zu werden.16 Manche führten sich ganz konkret das Gericht Got-
tes vor Augen und beweinten ihre Sünden. Manche scheinen auch glück-
liche Zustände der reinen Gottesschau erlebt zu haben. Das Bewusstsein 
für Gottesgegenwart sollte auch in allen anderen Tätigkeiten – Essen, Re-
den, Laufen, Arbeiten, Geschäftemachen – gewahrt bleiben.17 In diesem 
Verständnis ist Beten nicht eine Tätigkeit, die man beginnen und been-
den kann, sondern ein Zustand, in dem alle Tätigkeiten vollzogen werden. 
Aber die meiste Zeit kämpften die Eremiten in ihren Zellen mit Geistern 
und Gedanken, die sie in der Einsamkeit bedrängten und von ihrer Sehn-
sucht nach Gottesgegenwart ablenkten.

Auch wenn Einsamkeit das Ideal der Asketen war, gab es doch verschie-
denste Möglichkeiten, und auch Notwendigkeiten, zur Begegnung mit an-
deren Menschen. Die alltäglichste und engste Verbindung bestand in der 
gegenseitigen leiblichen und geistlichen Fürsorge zwischen einem Altvater 
und seinem Schüler. Am Wochenende ging man ins nächstgelegene Dorf 
zur Eucharistiefeier. An Markttagen trugen manche ihre Erzeugnisse zum 
Handelsplatz. Vor allem aber wurden die Eremiten von Gästen aufgesucht. 
Zum einen besuchten sie sich gegenseitig, um Rat zu holen und geistliche 
Gespräche zu führen. Zum anderen wurden die Mönchssiedlungen schon 
bald nach ihrer Entstehung zum Anziehungspunkt für Christen aus den 
Städten. Menschen aus aller Welt, adlige Bildungstouristen und Asketin-
nen, kirchliche Amtsträger und kaiserliche Beamte nahmen lange Wege 
auf sich, um von den Männern und Frauen in der Wüste Rat und geistliche 
Stärkung zu empfangen. Die Wüstenasketen galten nicht nur als Seelenex-
perten, sondern auch als Visionäre und Prophetinnen, die um Rat in allen 
Lebenslagen gefragt wurden.18

16  Siehe z.B. AP Makarios 27 (Schweitzer I 480); AP Antonios 10 (Schweit-
zer I 10).

17  Zum Ideal des unablässigen Gebets siehe Heyden, Wachsam beten (2021). 
18  So wird in AP Arsenios 28 (Schweitzer I 66) von einer Senatorentochter aus 

Rom erzählt, die in die Wüste reiste, um Abbas Arsenios zu sehen. Der misogyne 
(und wohl allgemein sehr menschenscheue) Alte weist sie allerdings harsch zurück, 
weil er befürchtet, dass ihr viele weitere schaulustige Frauen folgen würden.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



47

1. Vielstimmige Überlieferung

Diese Besuche sind auch der „Sitz im Leben“ der Sprüche, Erzählungen 
und Unterhaltungen, um die es im Folgenden gehen soll. Die Apophtheg-
mata Patrum berichten häufig von einem Besuch eines Wüstenmönchs 
bei einem oder einer anderen aus einem konkreten Anlass: einer spezi-
fischen Frage oder Seelennot. Manche kommen aber auch mit der sehr 
grundsätzlichen Frage: „Was muss ich tun, damit ich gerettet werde?“19 
Als Antwort ist dann ein kurzer Satz, manchmal auch eine Gegenfrage, 
eine Zeichenhandlung, ein Ratschlag oder eine kleine Erzählung von ei-
nem weiteren Mönchsvater überliefert. Diese Aussprüche und Episoden 
wurden über Generationen weitererzählt, dabei auch ausgeschmückt oder 
zugespitzt, irgendwann begann man sie aufzuschreiben und zu sammeln. 
Dies geschah vermutlich in den Klöstern, die eine stärker geregelte Le-
bensform mit festen Zeiten für Gebet, Essen, Arbeit, Studium und Schlaf 
pflegten und Anlauf- und Ausbildungsstätte für Neuankömmlinge in der 
Wüste waren. Die Klöster standen mit den Eremiten in engem Kontakt, 
manche wurden von ihnen mit Nahrungsmitteln versorgt und boten im 
Gegenzug seelsorgerliche Beratung. Etliche Quellen berichten davon, dass 
die Eremiten sich durch die Besuchermassen gestört fühlten.20 Auch wenn 
das ein wirkungsvolles literarisches Motiv sein kann, mit dem man gleich-
zeitig die Zurückgezogenheit und die Popularität bestimmter Wüstenvä-
ter zur Geltung bringen konnte, geben solche Berichte Hinweise darauf, 
wie bevölkert und lebhaft die Wüsten in dieser Zeit waren.21 Daraus lässt 
sich auch ableiten, wie groß das Interesse an Quellen geistlicher Erbauung 
und Beratung gewesen sein muss. Dass spätestens in der zweiten Hälfte 
des fünften Jahrhunderts, der auch archäologisch belegten Blütezeit des 
Wüstenmönchtums in Ägypten, Palästina und Syrien, die ersten größeren 
Sammlungen von Sprüchen angefertigt wurden, dürfte nicht zuletzt mit 
dem Bedürfnis nach Sicherung und Weitervermittlung der Weisheit der 
Wüstenmönche der ersten Generationen zusammenhängen.22

19  AP Antonios 3.19 (Schweitzer I 3.19).
20  Zum Beispiel AP Poimen 155 (Schweitzer I 729): „Gehen wir von diesem 

Ort weg, denn die vielen Klöster dieses Ortes belästigen uns und wir verlieren un-
sere Seelen.“ Siehe dazu Freiberger, Prestige (2008), 83–103.

21  Siehe dazu den kürzlich erschienenen Sammelband Larsen und Rubenson, 
Monastic Education (2023), darin besonders den Beitrag von Bagnall, Back
ground, 75–100.

22  Guy nimmt an, dass die ersten großen Sammlungen in Palästina kompiliert 
wurden: Guy, Recherches (21984). Zum archäologischen Befund siehe Descoeud-
res, Kirchen (1994).

1. Vielstimmige Überlieferung



48

Apophthegmen-Sammlungen

Was den Impuls für die Sammlungsbestrebungen gegeben hat, erfah-
ren wir aus dem Vorwort der beiden ältesten überlieferten Väterspruch-
sammlungen, die irgendwann gegen Ende des fünften Jahrhunderts in 
griechischer Sprache zusammengestellt wurden. Die anonymen Heraus-
geber nennen als Begründung für ihre Unternehmung den unordentli-
chen Zustand der Überlieferung. Dieser habe wiederum zwei Ursachen: 
Zum einen hätten die Väter selbst kein Interesse an der Darstellung ih-
res Lebens und ihrer Lehre gehabt, sondern, „plötzlich in göttlicher und 
himmlischer Leidenschaft entbrannt“ (im Griechischen steht hier das 
Wort für erotische Liebe: ἅπαξ τῷ θείῳ καὶ ἐπουρανίῳ πυρωθέντες ἔρωτι), 
sich von allem nach menschlichen Maßstäben Schönen und Ehrenvollen 
zurückgezogen.23 Zum anderen hätten auch ihre Nachfolger keine prä-
zisen Lebensbeschreibungen, sondern lediglich kleine Fetzen und Frag-
mente ihrer Begegnungen mit den Alten hinterlassen, die sie zum eigenen 
geistlichen Nutzen „in einfacher und kunstloser Sprache“ aufgeschrieben 
hätten. Diese Fetzen und Fragmente aber präsentierten die Erzählungen 
und Sprüche der Väter und (wenigen) Mütter so ungeordnet, dass man 
eher verwirrt werde und keine Orientierung für das eigene geistliche Le-
ben darin finden könne. Daher habe man nun viele Bücher nach Sprüchen 
und Erzählungen über die Väter durchsucht, sie gesichtet und geordnet, 
um denjenigen, die „den Weg zum Himmelreich gehen wollen“, das Vor-
bild der Väter in möglichst hilfreicher Weise zu präsentieren, damit sie 
mit „Eifer und Bildung und Nachahmung“ ihren Weg gehen können. Es 
ging also um eine Zusammenstellung der Quellen, die sich im praktischen 
geistlichen Leben als ebenso nützlich wie genussvoll erweisen sollte – das 
Lesen dieser Sprüche wird hier in Aufnahme von Psalm 19,11 mit dem 
Genuss einer Honigwabe verglichen.24

Auffallend ist das Bemühen um Vollständigkeit – oder besser gesagt: um 
Vielstimmigkeit. Es gab in der Mitte des fünften Jahrhunderts bereits 
Werke einzelner Wüstenmönche, die ihre Lehren niedergeschrieben hat-
ten, es gab Lebensregeln für die Klöster und Lebensbeschreibungen ein-
zelner hervorragender Asket:innen, es gab von Besuchern verfasste Be-

23  Der griechische Text des Vorworts findet sich in AP Syst., Prol. 1,1 (hg. v. 
Guy, SC 387, 92), sowie in Kurzform PG 65, 71–76.

24  Psalm 19,11 (LXX 18,11): „Wie süß ist meinem Gaumen dein Wort, mehr als 
Honig meinem Mund“.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



49

richte über die Wüstenbewohner:innen und ihre Lehren.25 Aber in den 
Sammlungen der Apophthegmata kommt ein anderes Interesse zum Aus-
druck: ein Interesse nach kollektiver Weisheit, nach Vielstimmigkeit. Die-
ses Bemühen teilen die Apophthegmata mit den Konzilsakten von Chal-
cedon, wenn auch aus ganz anderen Gründen. Die Konzilsakten zielen auf 
ein gemeinsames Ergebnis, die christologische Formel, und ihre Vielstim-
migkeit ist dem Wunsch oder Zwang geschuldet, den Weg dorthin inklu-
sive der Gegenstimmen präzise nachzuzeichnen. Das diente nicht zuletzt 
der Absicherung der Deutungshoheit des Kaiserhauses und gegen spätere 
Vorwürfe von Verfälschung. In den Apophthegmata dagegen ist die Viel-
stimmigkeit Programm: Es wird eine kollektive und vielstimmige Weis-
heit präsentiert, weil die Sache, um die es geht, vielfältig, facettenreich und 
widersprüchlich ist.

Für das Ziel der genussvollen Gebrauchsfertigkeit fanden die beiden He
rausgeber der griechischen Sammlungen zwei unterschiedliche Lösungen. 
Einer ordnete die Sprüche nach den Anfangsbuchstaben der Namen der 
Personen: angefangen bei Abbas Antonios mit 38 und Abbas Arsenios 44 
Sprüchen über Johannes den Perser mit 4 und Abbas Poimen mit 186 Sprü-
chen (von ihm sind die meisten Sprüche überliefert26) bis hin zu Amma 
Sarra mit 8 sowie Amma Synkletike mit 18 und schließlich Abbas Or mit 
15 Sprüchen. Diese Sammlung firmiert als „Alphabetische Sammlung“.27 

Ob die Sprüche der einzelnen Väter und Mütter dann nochmals einer be-
stimmten Ordnung folgen, ist schwer zu sagen – jedenfalls drängt sich 
bei der Lektüre kein durchgehendes Prinzip auf. Viele Abschriften bieten 
im Anschluss an die über 550 konkret zugewiesenen Sprüche noch ein-
mal fast ebenso viele anonym überlieferte Apophthegmata, weshalb man 
diesen Ordnungstyp auch als „alphabetisch-anonyme Reihe“ bezeich-

25  Eine gute Einführung in die verschiedenen Quellen zum Wüstenmönchtum 
bietet immer noch Harmless, Desert (22008).

26  Man hat deshalb vermutet, dass die ersten Spruchsammlungen im Umfeld 
von Poimen in den ersten Jahrzehnten des fünften Jahrhunderts entstanden sind, 
siehe Guy, Introduction to SC 387, 83.

27  Griechischer Text mit lateinischer Übersetzung in Migne’s Patrologia Graeca 
65, 71–439; bei Schweitzer Band I. Innerhalb der einzelnen Anfangsbuchstaben 
ist die Ordnung nicht ganz konsequent alphabetisch. So werden zum Beispiel Anto-
nios und Arsenios den anderen mit A(lpha) beginnenden Väter (Agathon, Amonas 
etc.), wohl wegen ihrer hervorragenden Bedeutung, vorgeordnet; und die beiden 
Mütter Amma Sarra und Amma Synkletike erscheinen am Ende des Buchstaben 
S(igma), vermutlich wegen ihres Geschlechts.

1. Vielstimmige Überlieferung



50

net.28 Der andere Herausgeber ordnete das Material hingegen thematisch, 
in Rubriken wie Reue, Enthaltsamkeit, Unzucht, Geduld, Nicht-Richten, 
Langmut, Liebe. Die unterschiedlichen Versionen dieser als „Systemati-
sche Sammlung“ bezeichneten Zusammenstellung bieten den Stoff aller-
meist in 21 Kapiteln, wobei auch hier Abweichungen die Regel sind.29 Viele 
Sprüche finden sich sowohl in der Alphabetischen als auch in der Syste-
matischen Sammlung.30 Dass das weitaus umfangreichste Kapitel mit 194 
Sprüchen der Unterscheidungsfähigkeit gewidmet ist (Περὶ διακρίσεως/
De discretione), weist bereits auf die besondere Bedeutung dieses T hemas 
in der Wüste hin.

Die beiden Arten der Reihung, alphabetisch und thematisch-systema-
tisch, sind zwei unterschiedliche Weisen, die sehr verstreut überlieferten 
Aussprüche zu ordnen und sie für unterschiedliche Interessen oder Be-
dürfnisse nutzbar zu machen. Im Vorwort zur Alphabetischen Sammlung 
wird die Anordnung damit begründet, dass die Sprüche auf diese Weise 
leichter memorierbar sind. Die alphabetische Anordnung erlaubt es zu-
dem, aus den Sprüchen eine Art Lehre oder Vermächtnis eines bestimm-
ten asketischen Vorbilds zu präsentieren. Gleichzeitig steht keine Person 
mit ihrer Lehre in dieser Sammlung isoliert. Ein lernbegieriger Leser kann 
sich literarisch zum Schüler einer oder mehrerer asketischer Persönlich-
keiten machen und so das in der Wüste gelebte Lehrer-Schüler-Verhältnis 
nachahmen. Vielleicht wurde die alphabetische Reihung, wie kürzlich ver-
mutet worden ist, auch beim gemeinsamen Gedächtnis an verstorbene Vä-
ter und Mütter gelesen.31 Die Redaktionsarbeit beschränkt sich bei dieser 
Art der Systematisierung auf die Identifikation oder Zuweisung bestimm-
ter Texte zu bestimmten Namen. Dabei können natürlich Fehler, bewusste 
Neuzuweisungen und auch Fälschungen passieren. Allerdings deuten die 
anonym überlieferten Sprüche, die sich am Ende vieler Manuskripte mit 

28  Schweitzer bietet die Übersetzungen dieser Reihe in seinem Band II: „Die 
Anonyma“. Die beiden wichtigsten Textzeugen für diese Sammlung befinden sich 
heute in Paris (Codex Coislin 126) und im Katharinenkloster im Sinai (Cod. 448).

29  Jean-Claude Guy bietet einen aus verschiedenen Handschriften rekonstruier-
ten griechischen „Normaltext“ von insgesamt 1199 Sprüchen: Guy, Apophthegmes 
(1993–2005).

30  Äußerst nützliche Tabellen mit den identifizierten Überschneidungen bietet 
Regnault, Sentences (1976), 202–317. Regnault hat mit den sechs zwischen 1966 
und 1992 erschienen französischen Bänden auch die bisher umfänglichste Überset-
zung von Apophthegmata in eine moderne Sprache vorgelegt.

31  Desceudres, Gemeinschaft (2015), 45–48.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



51

der alphabetischen Reihung befinden, darauf hin, dass bei der Zusam-
menstellung kein allzu großer Gestaltungswille am Werk war.

Hinter der thematischen Sammlung dagegen steht mehr konzeptio-
nelle Arbeit: Es müssen zusammengehörige T hemenbereiche in den ein-
zelnen Sprüchen identifiziert werden, aus denen sinnvolle Kategorien ge-
bildet werden können (über Unzucht, über das Nicht-Richten, über die 
Unterscheidung usw.), denen die einzelnen Sprüche zugeordnet werden. 
Zuletzt müssen auch die Kapitel selbst nach irgendeinem Prinzip in eine 
Ordnung gebracht werden. Innerhalb der einzelnen Kapitel erscheinen die 
Sprüche häufig in alphabetischer Reihung – vielleicht ein Hinweis darauf, 
dass dieses Ordnungsprinzip das ältere ist und bei der Zusammenstellung 
der ersten systematischen Sammlung bereits vorlag.32 Die thematische Art 
der Systematisierung möchte vielleicht in einer spezifisch herausfordern-
den Situation im geistlichen Leben, etwa sexueller Begierde oder Traurig-
keit und Verbitterung, einen schnellen Zugriff auf den Erfahrungsschatz 
aus der Wüste bieten.

Beiden Sammlungstypen gemeinsam ist – und das macht sie bedeutsam 
im Blick auf die Kunst der Unterscheidung –, dass die Systematisierung 
nicht mit der Intention einer widerspruchsfreien Darstellung einher-
geht.33 Im Gegenteil: In beiden Sammlungen gibt es aufeinanderfolgende 
Sprüche, die sich klar widersprechen. In der alphabetischen Reihe zu An-
tonios zum Beispiel folgt auf die Aussage: „Ich fürchte Gott nicht mehr, 
sondern ich liebe ihn. Denn die Liebe treibt die Furcht aus“34 unmittel-
bar: „Es sagte derselbe: ‚Habe immer die Furcht Gottes vor Augen‘“.35 Wer 
auch immer diese beiden Sprüche zusammengestellt hat – und auch jeder, 
der sie später kopierte – muss sich der Spannung, die sie zusammen erzeu-
gen, bewusst gewesen sein. Es können sogar gegensätzliche Aussagen in 

32  In der Frage der zeitlichen Priorität und Abhängigkeit von alphabetischer 
und systematischer Sammlung ist die Forschung über die Kontroverse zwischen 
Bousset, Apophthegmata (1923), und Guy, Recherches (21984), nicht wesentlich 
hinausgekommen. Die jüngere Forschung zu den Apophthegmata verzichtet denn 
auch weitestgehend auf Diskussionen über Urtexte und Abhängigkeiten. Siehe dazu 
Rubenson, Formation (2013), 5–22.

33  Dieses Phänomen absichtsvoller Selbstwidersprüchlichkeit in den Apophtheg-
mata Patrum untersucht Sina von Aesch in ihrer Berner Dissertation „Weishei-
ten und Widersprüche. Ambiguität in den Apophthegmata Patrum“ (2025) im Blick 
auf verschiedene Lebensfragen und die damit verbundene Ambiguitätstoleranz der 
Wüstenmönche.

34  AP Antonios 32 (Schweitzer I 32), mit Zitat von 1 Joh 4,18. 
35  AP Antonios 33 (Schweitzer I 33).

1. Vielstimmige Überlieferung



52

einem einzigen Spruch zusammengehalten werden. So lautet die Antwort 
von Abbas Poimen auf die Frage, ob es besser sei zu reden oder zu schwei-
gen: „Wer wegen Gott redet, tut gut daran; und wer wegen Gott schweigt, 
ebenso.“36 Die beiden einander ausschließenden Handlungsoptionen wer-
den mit Blick auf die sich in ihnen ausdrückende Haltung für gleichwertig 
erklärt. Alles, was ein Mensch um Gottes willen tut oder nicht tut, ist gut. 
Wenn man also eine Intention hinter den Sammlungen erkennen möchte, 
dann wäre diese mit unterscheiden ohne zu trennen wohl recht gut be-
schrieben.

Auf lange Sicht wurde in der orthodoxen Christenheit eher die alphabeti-
sche und in der römisch-katholischen eher die thematisch-systematische 
Sammlung von Apophthegmata weitergetragen und bewahrt.37 Ob das ei-
nen Rückschluss auf die unterschiedlichen Interessen im Umgang mit die-
sen Texten zulässt? Vielleicht war das Interesse an einzelnen Figuren im 
Osten größer, weil die allermeisten Väter und Mütter der Wüsten aus dem 
Osten stammten und dort seit dem vierten Jahrhundert als Heilige verehrt 
wurden. Im lateinischen Westen dagegen wurden die Vätersprüche vor al-
lem in der geistlichen Begleitung und Führung von Mönchen und Nonnen 
eingesetzt, wofür sich die thematische Anordnung möglicherweise besser 
eignete.38 Aber das bleibt Spekulation. Es könnte auch einfach einem Zu-
fall der Überlieferung geschuldet sein, dass die thematische Sammlung 
ihren Weg in die lateinische Welt fand und die alphabetische nicht.

Neben den griechischen und lateinischen gibt es koptische, syrische, ar-
menische, äthiopische, arabische, georgische und slavische Sammlun-
gen.39 Manche Sprüche darin sind identisch, andere leicht abgewandelt 

36  AP Poimen 147 (Schweitzer I 721).
37  Die beiden ältesten erhaltenen lateinischen Sammlungen sind Übersetzungen 

aus griechischen Vorlagen, die von den Mönchen Pelagius (PL 73, 851 ff.) und Jo-
hannes (PL 991 ff.) übersetzt wurden.

38  Zu den lateinischen Sammlungen der Apophthegmata Patrum bzw. Verba Se-
niorum und ihrer Bedeutung im westlichen Mönchtum siehe die umfassende Studie 
von Reitzner, Verba (2022), deren Erkenntnisse weit über das im Titel genannte 
zwölfte Jahrhundert hinausgehen und sowohl die Zeit zuvor als auch danach be-
treffen.

39  Für einen ersten Überblick über die reichhaltige Überlieferung in den ver-
schiedenen orientalischen Sprachen siehe: Rubenson, Apophthegmata (2011), 305–
313; für die syrischen und arabischen Sammlungen zuletzt: Michelsen, Library 
(2022); für das Armenische: Avagyan, Transmission (2021), 147–165; für die sla-
vischen Traditionen Akerman Sarkisian, Apophthegmata (2021), 119–146 sowie 
Veder, Syncletica (2006), 153–162.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



53

oder verschiedenen Personen zugeordnet, andere sind vollkommen singu-
lär und vermitteln einen Eindruck von den jeweiligen kulturellen Beson-
derheiten. So fällt zum Beispiel auf, dass die nur im Koptischen überliefer-
ten Sprüche besonders viele Gleichnisse aus der Tier- und Handwerkswelt 
beinhalten und dass die armenischen und äthiopischen Sprüche die Be-
deutung der Unterscheidungskraft besonders stark hervorheben, während 
die nur syrisch überlieferten Apophthegmata sich vor allem mit Fragen 
nach der Strenge der Askese befassen.40

Insgesamt sind über 2500 Apophthegmata in den verschiedenen Zu-
sammenstellungen und neun Quellensprachen überliefert, hinzu kommen 
die modernen Übersetzungen und Textausgaben, die häufig ihrerseits 
auch eine Auswahl im Blick auf unterschiedliche Leserkreise und deren 
Bedürfnisse darstellen. Um nur im deutschsprachigen Raum der vergan-
genen Jahrzehnte zu bleiben: Die 1963 in der Reihe „Gebet und Leben der 
Ostkirche“ erschienenen „Sprüche der Väter“ wurden von dem Benedik-
tinermönch P. Bonifatius im Zeichen der ökumenischen Öffnung der rö-
misch-katholischen Kirche und zur Wiederentdeckung der gemeinsamen 
Traditionen (ressourcement) im Geist des Zweiten Vatikanischen Konzils 
übersetzt.41 Der Schweizer Psychiater Daniel Hell legte in seinem seit 2002 
in zwölf Auflagen erschienenen Büchlein „Die Sprache der Seele verste-
hen“ das Potenzial der Apophthegmata für die moderne Psychotherapie 
in einer Zeit dar, als man sich für die religiösen Ressourcen in der Psycho-
therapie zu interessieren begann.42 Die reformierten T heologen Günther 
Schulz und Jürgen Ziemer wollten im Jahr 2010 im Zuge eines neuerli-
chen Interesses an geistlicher Begleitung in evangelischen Kontexten „Mit 
Wüstenvätern und Wüstenmüttern im Gespräch“ Impulse für die geist-
liche Begleitung geben.43 Das Interesse an den Apophthegmata war in der 
Geschichte des Christentums immer dann besonders groß, wenn man sich 
(wieder) verstärkt der menschlichen Erfahrung zuwenden und diese in 
christliche Anthropologie und T heologie integrieren wollte.

40  Der vielfältigen Überlieferung der Apophthegmata in den orientalischen Tra-
ditionen ist ein seit 2023 laufendes ERC-Projekt unter der Leitung von Adrian Pir-
tea in Wien gewidmet.

41  Vgl. das „Vorwort des Herausgebers“ in Sprüche der Väter. Herausgegeben 
und übersetzt von Pater Bonifatius OSB (1963), 7–9. Zur Ressourcement-Bewe-
gung siehe D’Ambrosio, Ressourcement (1991).

42  Hell, Sprache (122019).
43  Schulz und Ziemer, Mit Wüstenvätern (2010).

1. Vielstimmige Überlieferung



54

Die verwickelte Überlieferung der Apophthegmata Patrum hat jedoch der 
modernen Editionsphilologie viel Kopfzerbrechen bereitet, denn eine der-
art lebendige Überlieferung widersetzt sich der traditionellen Idee einer 
kritischen Edition, also der Rekonstruktion des vermutlich originalen 
Wortlauts aus den vielfältigen, in mittelalterlichen Handschriften über-
lieferten Versionen eines Textes.44 Der Philologen Leid erweist sich aber 
in diesem Fall als der Historikerin Freud. Denn die ungeheuer reichhal-
tige und unüberschaubare Überlieferungslage lässt Rückschlüsse darauf 
zu, dass Christ:innen zu allen Zeiten und an allen Orten seit dem fünften 
Jahrhundert mit diesen Sprüchen und Erzählungen gelebt und gedacht ha-
ben. Die Apophthegmata waren trotz aller Kirchenspaltungen eine reich-
haltige Quelle der Seelenkunde und des geistlichen Lebens im Osten wie 
im Westen, in den sogenannten chalcedonensischen Kirchen und Tradi-
tionen Europas, welche die „Zwei-Naturen-Lehre“ akzeptierten wie auch 
in den Kirchen Asiens und Afrikas, die das Konzil von Chalcedon ablehn-
ten. In gewisser Hinsicht verkörpern diese Spruchsammlungen also selbst 
ein Zusammenhalten von Gegensätzen, die eine Folge kirchenpolitischer 
Auseinandersetzungen waren. Gleichzeitig sprechen sie Erfahrungen und 
Sehnsüchte an, die wohl alle Menschen, unabhängig von kulturellen und 
politischen Kontexten, umtreiben.

Da nun auch diese „allgemein menschlichen“ Erfahrungen alles andere als 
frei von Widersprüchlichkeit sind, macht gerade das Nebeneinander und 
Miteinander von Gegensätzlichem die Apophthegmata in ihrer Zusam-
menschau aus. Man kann (und soll) in einer Spruchsammlung der Apoph
thegmata keine einheitliche, allgemein gültige Lehre finden, sondern muss 
sie – wie es von einem Mönch im sechsten Jahrhundert heißt – „immer 
wieder durchgehen und fast schon atmen, um aus ihnen die Früchte jeder 
Tugend zu ziehen“.45 Ihr Reiz besteht zu einem großen Teil in ihrer Kon-
kretheit und Situationsbezogenheit.

Die Situationsbezogenheit führt nicht nur zu gegensätzlichen Aussagen, 
sondern auch dazu, dass die Ratschläge häufig nicht den Normen entspre-
chen, welche gesellschaftliche Konventionen, zeitgenössische kirchliche 

44  Siehe Müller, Konzept (2006), 345. Eine kritische Edition des Alphabeti-
kons ist seit langem geplant, zur Problematik der Erstellung eines kritischen Textes 
siehe Faraggiana di Sarzana, Apophthegmata (1997), 455–467.

45  Zosimos, Adloquia 10 (PG 78, 1693C): καὶ ἀναγινωσκόντων ἡμῶν εἰς τὰ 
ἀποφθέγματα τῶν ἁγίων γερόντων. ἠγάπα δὲ ὁ μακάριος πάντοτε διέρχεσθαι αὐτὰ 
καὶ σχεδὸν ἔπνεεν.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



55

Lebensregeln oder ethische Werke von T heologen bieten. So wird die Un-
terscheidungskraft des Abbas Johannes Kolobos mit folgender Szene illu-
striert: Bei einem gemeinsamen Essen nimmt er in jungen Jahren entgegen 
allen etablierten hierarchischen Regeln als erster einen Becher frischen 
Wassers aus der Hand eines greisen Presbyters, was keiner der anderen 
Anwesenden wagte. Als die anderen irritiert fragen, warum er die Regeln 
guten Zusammenlebens bricht, antwortet Johannes: „Wenn ich aufstehe, 
einen Becher zu reichen, freue ich mich, wenn alle ihn nehmen, damit ich 
einen Lohn habe. Deshalb habe ich auch diesen Becher genommen, da-
mit ich ihm [dem Alten] einen Lohn erwirke und er nicht betrübt ist, weil 
niemand von ihm nimmt.“ Dieser einfühlsame Perspektivenwechsel, ein 
subtiles Zusammenhalten von Empathie und Eigennutz, bringt die An-
wesenden zum Staunen: „Als er das gesagt hatte, staunten sie und hatten 
Nutzen von seiner Unterscheidungskraft“.46

Anstößiger als diese Szene der Empathie mit einem Älteren dürften 
Apophthegmata (gewesen) sein, die von homosexuellen oder außerehe-
lichen Kontakten berichten, ohne diese zu verurteilen.47 Oder solche, in 
denen das biblische Verbot zu lügen zugunsten einer Notlüge zur Abwen-
dung seelischer Not aufgeweicht wird.48 Diese Texte bezeugen eine radi-
kale Sorge um die einzelne Seele. Grundsätzlich galten in der Wüste die-
selben Normen wie sonst in christlichen Gemeinschaften. Aber bei den 
Eremiten wurden disziplinarische Maßnahmen deutlich weniger konse-
quent angewendet als in den Klöstern.

Solange die Sprüche einzeln tradiert wurden, um in ganz konkreten Si-
tuationen hilfreiche Weisung zu geben, mag ihre potenzielle Selbstwider-
sprüchlichkeit – oder anders formuliert: das Potenzial zum Zusammen-
halten von Gegensätzen – weniger offensichtlich gewesen sein. Aber in 
den Sammlungen treten Vielstimmigkeit und Widersprüche unüberseh-
bar zutage. Man kann darin eine Parallele zu den biblischen Büchern se-
hen, die in ihrer Gesamtheit ebenfalls nicht auf eine theologische Linie 
zu bringen sind und daher situationsbezogen ausgelegt werden müssen. 

46  AP Johannes 7 (Schweitzer I 322): ἐθαύμασαν, καὶ ὠφελήθησαν ἐπὶ τῇ δια
κρίσει αὐτοῦ.

47  Siehe z.B. AP Johannes der Perser 1 (Schweitzer I 416), in dem ein Bruder 
einen homosexuellen Akt sieht und ignoriert; oder AP V 47 (Guy = Schweitzer II 
1050), wo ein Bruder von einem Alten für seine Unterscheidungskraft gelobt wird, 
weil er sich nach einem sexuellen Fehltritt nicht von den Dämonen einreden ließ, 
dass er gesündigt habe. 

48  Diesem T hema ist Cassians Conlatio XVII gewidmet, die sich stellenweise 
wie eine Reaktion auf die Schriften Augustins gegen das Lügen liest.

1. Vielstimmige Überlieferung



56

Diese Parallele haben nicht etwa erst moderne Forscher:innen, sondern 
schon antike Leser der Apophthegmata Patrum diskutiert, wie aus den 
Korrespondenzen der Mönche Barsanuphios, Johannes und Dorotheos 
von Gaza aus der ersten Hälfte des sechsten Jahrhunderts hervorgeht.49 
Sie betonen die Übereinstimmung der Apophthegmata mit den heiligen 
Schriften und die Notwendigkeit ihrer situationsgerechten Interpretation, 
empfehlen aber die Lektüre der Vätersprüche noch vor der Bibel, weil die 
Geschichten und Sprüche der Väter zugänglicher seien.50

Johannes Cassian

Die Apophthegmata Patrum sind jedoch nicht die einzigen Quellen für 
die kollektive Weisheit der Wüsten. Unter den vielen Besucher:innen und 
Gästen der Eremitenkolonien waren einige, die nach ihrer Rückkehr in 
die Städte die Lebensgeschichten und Lehren der Wüstenmönche in lite-
rarischen Werken verbreiteten.51 Es gab auch Asketen, die ihre Einsichten 
selbst niederschrieben, um sie in der Wüste und darüber hinaus bekannt 
zu machen. Der berühmteste und einflussreichste ist Evagrios Pontikos, 
der in der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts eine kirchliche Karriere 
in Konstantinopel hinter sich ließ, in die Nitrische Wüste in Ägypten ging 
und dort zahlreiche kleine Werke zur Unterweisung der Mönche verfass-
te.52 Auf ihn geht die berühmte Lehre von den acht Lastern zurück, die 
später in der Lehre von den Todsünden großen Einfluss auf die christliche 
Mentalitätsgeschichte in Ost und West haben sollte.53

Ein Langzeitgast in der Wüste und ein Katalysator für die Verbreitung 
der Weisheit aus der Wüste in die lateinische Welt war Johannes Cassian54: 
Um 360 im Westen des Reiches in eine wohlhabende Familie geboren, 

49  Edition der Korrespondenz von F. Neyt und P. de Angelis-Noah in den 
Sources Chrétiennes 426 f. 450 f. 468. 

50  Siehe Perrone, Wisdom (2021), 54–72. Auch die AP selbst bezeugen den Rat, 
in der Begleitung von Mönchen eher auf die Sprüche als auch die Schriften zurück-
zugreifen: AP Ammonas 2 (Schweitzer I 136).

51  Dazu gehören die anonyme Historia monachorum in Aegypto und die Histo-
ria Lausiaca des Palladios von Hellenopolis.

52  Zu Leben und Werk des Evagrios Pontikos siehe Sinkewicz, Evagrius (2006); 
Brakke, Making (2005), 222–233; Cassidy, Evagrius (2006).

53  Bei Cassian wird die Lehre von den acht Lastern durch Serapion präsentiert: 
Conlatio V.

54  Als Vermittler monastischer Weisheit aus dem Osten erfreut sich Cassian 
auch heute wieder großen Interesses. Jüngst erschienen ist die Studie von Schenk, 
Bildung (2022), darin zur Discretio: 157–163. Die Popularität von Cassian und sei-
ner Lehre bezeugen Bücher wie Kremer, John (2024).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



57

ging er, wie viele gebildete Christen der Oberschicht zu dieser Zeit, in jun-
gen Jahren in den Orient. In einem Kloster in Bethlehem kam er in Kon-
takt mit dem Mönchtum und besuchte von dort aus die Mönchssiedlun-
gen Ägyptens, wo er gemeinsam mit seinem Freund Germanus für zehn 
Jahre lebte. Dort hat er nicht nur die kurzen Begegnungen mit erfahrene-
ren Asket:innen erlebt, wie die Apophthegmata sie wiedergeben, sondern 
auch nächtelange geistliche Gespräche. Wegen theologischer Unstimmig-
keiten ging er um die Wende zum fünften Jahrhundert in die Reichshaupt-
stadt Konstantinopel und wurde dort zum Diakon geweiht. Im Auftrag 
des Patriarchen Johannes Chrysostomos reiste Cassian einige Jahre später 
für kirchenpolitische Verhandlungen nach Rom. Von dort zog er weiter 
nach Gallien, wo er die letzten zwanzig Jahre seines Lebens dem Bemühen 
widmete, die monastischen Lebensformen und die Lehren der Wüsten-
mönche aus dem Orient im Westen bekannt zu machen und in kulturell 
angepasster Form einzuführen. Er gründete in Marseille zwei Klöster, ei-
nes für Frauen (St. Salvator) und eines für Männer (St. Victor), und ver-
fasste zwei Werke, die die monastische Tradition zunächst Galliens und 
dann des gesamten lateinischen Abendlandes tiefgreifend geprägt haben. 
In den „Einrichtungen der Mönche“ (Institutiones monachorum) stellte 
Cassian die äußeren Formen des Zusammenlebens und Praktiken der 
Askese der Wüstenväter dar, in den 24 Unterhaltungen mit den Vätern 
(Conlationes patrum) ihre Lehre über den inneren Menschen.55 Der Un-
terscheidung, bei Cassian immer: discretio, wird gleich in den ersten bei-
den Unterhaltungen eine besondere Funktion zugewiesen: Sie ist so etwas 
wie die Schlüsselkompetenz des asketischen Lebens, ein Querschnittstu-
gend, ohne die alle anderen Tugenden für die Seele wertlos, ja gefährlich 
werden können.

Auch bei Cassian wird die Weisheit der Wüstenväter in Vielstimmigkeit 
präsentiert. Allerdings ist diese Vielstimmigkeit viel stärker dirigiert und 
moderiert als in den Apophthegmata. Die Conlationes bieten nicht einfach 
die „ursprüngliche“ Lehre des jeweiligen Altvaters, sondern eine durch 
Cassian interpretierte und für die Christenheit in Gallien aufbereitete und 
angepasste Version davon. Hier haben wir es also mit einer sehr viel be-
wussteren Systematisierung und zugleich mit einer Übersetzung zu tun, 

55  Lateinische Ausgabe hg. v. Michael Petschenig, Cassiani Opera. Collatio-
nes XXIIII (CSEL 13, Wien 2004). Eine gut lesbare deutsche Übersetzung mit Kom-
mentaren und bereichernden begleitenden Essays bietet die dreibändige Ausgabe 
von Ziegler, Unterredungen (2011), mit einer Einleitung und farbigen Abbildun-
gen von Georges Descoeudres.

1. Vielstimmige Überlieferung



58

und zwar nicht nur in eine andere Sprache, sondern in einen anderen Na-
tur- und Kulturraum. 56

Die Unterhaltungen Cassians sind in den 420er Jahren und damit frü-
her verfasst als die ältesten heute bekannten Apophthegmen-Sammlungen. 
Aber viele der Wüstenvätersprüche und -erzählungen dürften deutlich äl-
ter sein als die ersten Sammlungen und somit auch älter als die Conlationes 
des Cassian. Insgesamt sträubt sich die lebendige Überlieferung der Weis-
heit aus der Wüste gegen allzu starke chronologische Festlegungen und Ar-
gumentationen. Eine Entwicklungsgeschichte der Idee von der Unterschei-
dung der Geister zu schreiben, ist aufgrund der vielen ungeklärten Fragen 
zu Datierung und Rezeption einzelner Schriften nicht möglich. Aber die 
Wiederentdeckung der Kunst der Unterscheidung aus spätantiken Quellen 
braucht auch keine Entwicklungsgeschichte. Viel wichtiger ist es, die ver-
schiedenen Elemente dieser Kunst in ihrem Zusammenspiel zu verstehen. 
Hierfür kann die undurchsichtige Überlieferung sogar eine Chance sein. 
Denn die Tatsache, dass weder in den Sammlungen der Apophthegmata 
noch in den Conlationes Cassians einfach ein einziger systematisierender 
Geist eine konsistente Lehre darlegt, sondern dass viele Stimmen zusam-
men und gegeneinander erklingen, schafft Raum für die Gegensätze, Wi-
dersprüche, und Ambivalenzen, von der die Kunst zu unterscheiden ohne 
zu trennen angetrieben ist. Aus der Polyphonie der Wüste also soll ihre 
Weisheit zur Unterscheidung der Geister gewonnen werden.

Ähnlich wie bei der Sichtung der Konzilsakten von Chalcedon geht es da-
rum zu entdecken, was sich aus der Vielzahl von Stimmen ergibt, wenn 
nicht eine Person mit ihren Intentionen, sondern viele mit ihren gemein-
samen Sehnsüchten und individuellen – manchmal konvergierenden und 
manchmal gegensätzlichen – Lebenserfahrungen zu Wort kommen. Es 
kann und soll keine konsistente Lehre sein, die auf diese Weise zutage ge-
fördert wird. Und doch werden im Zusammenklang nicht nur die gegen-
sätzlichen Stimmen, sondern auch die gemeinsamen Motive wahrnehmbar.

2. Die wichtigste Fähigkeit

In vielen Sprüchen wird die zentrale Bedeutung der Unterscheidungskraft 
für das seelische Wohl der Mönche betont. Unterscheidung (griechisch: 
διάκρισις, das lateinische Pendant ist discretio, im deutschen Lehnwort 

56  Siehe dazu Dahlman, East (2020), 97–118. Zum frühen Mönchtum in Süd-
ost-Gallien liegt jetzt eine umfassende Studie vor: Ripart, Déserts (2021).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



59

Diskretion bewahrt) ist das Gegenmittel gegen jede Art von ideologischer 
Verhärtung: gegen zu strenge Regulierung des Lebens, gegen dogmatische 
Universalisierungen, gegen selbstgerechte Überheblichkeit. So sagt Amma 
Synkletike: „Wir müssen die Seele mit Unterscheidungskraft leiten“;57 und 
Poimen, der als Meister der Seelsorge gilt: „Das Wachsamsein, das Bei-
sich-selbst-Sein und die Unterscheidung: diese drei Tugenden sind die 
Wegführer der Seele.“58 In der Systematischen Sammlung wird das Ka-
pitel „Über die Unterscheidung“ mit dem Spruch von Antonios eröffnet: 
„Es gibt welche, die ihre eigenen Körper in Askese aufgerieben haben, aber 
weil sie keine Unterscheidung hatten (μὴ ἐσχηκέναι διάκρισιν), waren sie 
fern von Gott.“59 Alle Askese nützt den Gottsuchenden also nichts, wenn 
sie sich nicht auf die Kunst der Unterscheidung verstehen. Damit gelangt 
die Unterscheidungskraft in den Rang einer übergeordneten Fähigkeit im 
Menschen, ohne welche die Seele orientierungslos und verloren wäre.
Auch Johannes Cassian entfaltet diese Idee in den ersten beiden Unterhal-
tungen mit Abbas Moyses, der für ihn und seinen Freund Germanus of-
fenbar der wichtigste Lehrer in der Wüste war.60 Noch bevor er die Unter-
scheidungsfähigkeit selbst explizit thematisiert, führt Moyses bereits in der 
ersten Unterhaltung eine zentrale Unterscheidung ein, nämlich diejenige 
zwischen Bestimmung und Ziel des Mönches, also dem Endziel (finis) und 
dem in diesem Leben erreichbaren Ziel (scopus). Während die Erreichung 
des endgültigen Ziels des Menschen, das Reich Gottes, nicht in der Macht 
des Menschen liegt, kann er auf das irdische Zwischenziel, die Reinheit von 
Herz und Geist (puritas cordis/mentis), hinarbeiten. Für diese Bemühung 
ist nun die Unterscheidung (discretio) die wichtigste und höchste Tugend. 
Ihr ist die zweite Unterhaltung explizit gewidmet, in der Moyses die Idee 
von der Discretio als der höchsten Tugend bis auf Antonios zurückführt, 

57  AP Synkletike 17 (Schweitzer I 908): δεῖ ἡμᾶς τῇ διακρίσει κυβερνᾷν τὴν 
ψυχήν.

58  AP Poimen 35 (Schweitzer I 609): τὸ φυλάσσειν, καὶ ἑαυτῷ προσέχειν, καὶ 
ἡ διάκρισς, αἱ τρεῖς αὗται ἀρεταὶ ὁδηγοί εἰσι τῆς ψυχῆς. Vgl. AP Guy I 32 (N 225): 
„Alles tun in Unterscheidung (ἐν διακρίσει δὲ πάντα πράττειν)“.

59  AP Guy X 1 (Schweitzer I 8): Εἰσί τινες κατατρίψαντες τὰ ἑαυτῶν σώματα 
ἐν ἀσκήσει, καὶ διὰ τὸ μὴ ἐσχηκέναι αὐτοὺς διάκρισιν, μακρὰν τοῦ θεοῦ γεγόνασιν.

60  Johannes Cassian, Conlatio I De monachi destinatione et scopo und Conla-
tio II De discretione. Moyses ist eine faszinierende Gestalt der ersten Generation: 
Aus Äthiopien stammend und dunkelhäutig, zog er offenbar das Misstrauen und 
auch rassistische Stereotype seiner Mitbrüder auf sich (siehe AP Moyses 3 und 4), 
die durch besonders unkonformes Verhalten (AP Moyses 8) und prägnante Sprüche 
(AP Moyses 11, 12, 14) wohl noch verstärkt wurden. Auffallend viele dem Moyses 
zugeschriebenen Apophthegmata sind für die Unterscheidung relevant, weshalb er 
auf diesen Seiten oft zu Wort kommt.

2. Die wichtigste Fähigkeit



60

der vielen als der „Vater des Wüstenmönchtums“ galt. Moyses betont, dass 
die Unterscheidungskraft nicht eine asketische Tugend ist wie etwa Fas-
ten, Nachtwachen oder Besitzlosigkeit. Vielmehr ist sie „Hervorbringerin, 
Wächter und Lenkerin aller Tugenden“ (omnium namque uirtutum genera-
trix, custos moderatixque discretio est).61 Ohne sie kann keine der anderen 
Tugenden bis zu ihrem Ende geführt werden. Denn sie ist die Fähigkeit im 
Menschen, die alle Gedanken und Taten auseinanderhält (discernens), alle 
Absichten durchschaut und durchleuchtet. Indem sie Übertreibung auf bei-
den Seiten verhindert, lehrt sie den Mönch den königlichen Weg. Wer „in 
sich selbst keine Unterscheidung der Geister nach einer sicheren Methode 
besitzt“, irrt zwangsläufig „wie in dunkler Nacht und schwarzer Finsternis“ 
umher und stürzt „in furchtbare Fallgruben und Abgründe“.62

Moyses illustriert diese Gefahr mit vier aktuellen Beispielen aus seiner un-
mittelbaren Umgebung. Das erste ist die übertriebene Abgeschiedenheit des 
Asketen Hero, die ihn in Überheblichkeit und Größenwahn und schließ-
lich in einen tragischen Suizid durch den Sturz in einen tiefen Brunnen riss 
– eine asketisch-anachoretische Wendung des antiken Narziss-Motivs. Das 
zweite Beispiel handelt vom übertriebenen Nahrungsentzug zweier Brüder, 
die, ohne etwas zu essen, durch die Wüste wandern, und von denen nur 
der eine Brot von Fremden annimmt und daher überlebt, der andere aber 
„gänzlich ohne Ahnung von der Unterscheidungskraft“ verhungert, weil 
er von den Fremden nichts annehmen will. Als drittes wird ein anonym 
bleibender (weil noch lebender) Bruder angeführt, der in religiösem Wahn 
glaubte, ein zweiter Abraham zu sein und daher fast seinen Mitbruder ge-
opfert hätte wie Abraham seinen Sohn Isaak, wenn dieser nicht geflüchtet 
wäre, als er den Bruder die Messer wetzen sah. Und schließlich wird ein 
aus Mesopotamien stammender Mönch erwähnt, der nach einem langen 
vorbildlichen Leben zum Judentum konvertierte, weil er in einer Vision 
zu sehen meinte, dass das Volk der Juden „in höchster Freude und strah-
lendstem Licht funkelt“ (Iudaeorum plebem summa tripudiantem laetitia et 
splendissimo lumine coruscantem), während das Christentum in erbärmli-
chem Zustand erschien – ein Beweis dafür, wie alt polemische Stereotypen 
vom erfolgreichen Juden auf Kosten des Christentums sind. Sie alle hätten 

61  Johannes Cassian, Conlatio II 4.
62  Johannes Cassian, Conlatio II 1: quam nisi monachus omni intentione fuerit 

adsecutus et ascendentium in sese spirituum discretionem certa ratione possederit, 
necesse est eum uelut in nocte caeca taetrisque tenebris oberrantem non solum per-
niciosis foueis ac praeruptis incidere, sed etiam in planis ac directis frequenter offen-
dere. 

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



61

gerettet werden können, so die Schlussfolgerung des Moyses, wenn sie „da-
ran gearbeitet hätten, der Vernunft der Unterscheidung zu folgen“ (si ratio
nem discretionis huius adsequi laborassent).

Nach diesen abschreckenden Beispielen erläutert Moyses, warum die 
Unterscheidung die wichtigste Fähigkeit und weshalb sie so eng mit der 
Vernunft (ratio) verbunden ist: weil sie als einzige Tugend mit den Ver-
stellungskünsten des Teufels und der Dämonen rechnet und als einzige 
davor bewahren kann.63 In der Übung aller anderen Tugenden versuchen 
Teufel und Dämonen, den Menschen entweder zu Übertreibung oder zu 
Nachlässigkeit zu verführen. Einzig die Unterscheidungskraft kann diese 
Fallstricke durchschauen. Unterscheidung ist also eine grundlegende Fä-
higkeit, ohne welche alle anderen nichts wert sind oder sogar in ihr Ge-
genteil kippen können.

Besonders pointierte Aussagen zur Unterscheidungskraft als wichtigs-
ter Fähigkeit finden sich in den nur in äthiopischer Sprache überliefer-
ten Apophthegmata.64 Manche unterstreichen, was auch bei Cassian zu 
finden ist: „Die Unterscheidung besiegt alle Begierden“65 – wobei, wie 
wir gesehen haben, auch der asketische Eifer in Begierde ausarten kann. 
Andere Sprüche stellen einen stärkeren Bezug zu Gott her: „Die Furcht 
des Herrn und die Unterscheidung der Geister entfernen jeden Makel“,66 
heißt es da, oder: „Ein Alter der Sketis sagte: Sei es die Furcht des Herrn, 
sei es die Unterscheidungskraft: die Furcht des Herrn und die Unterschei-
dungskraft sind Geschwister“.67 Die Unterscheidungskraft wird hier gera-
dezu mit der Gottesfurcht auf eine Stufe gestellt. Dabei kennt das Äthio
pische zwei verschiedene Wörter für Unterscheidungskraft: Die mit der 
Furcht des Herrn gleichgestellte Unterscheidung ist das spezifische Un-
terscheiden (አበይኖ/ ’äbäyǝno), während der zuerst genannte Spruch über 
die Begierde allgemeiner von Wissen oder Verstehen (አአምሮ / ’ä’ämǝro) 
spricht.68

63  Cassian, Conlatio II,2,1: a diaboli laqueis ac deceptionibus custodire.
64  Hier werden nur solche Sprüche aus den äthiopischen Sammlungen berück-

sichtigt, die ins fünfte oder sechste Jahrhundert datiert werden können, weil sie von 
Barsanuphius (gest. 540) zitiert werden.

65  AP EthColl 14,56 (CSCO Script. Aeth. 45, ed. Arras, 124 = Schweitzer III, 
S. 367).

66  AP EthColl 13,7 (ed. Arras, 84 f. = Schweitzer III, S. 326 f.).
67  AP EthColl 13,18 (ed. Arras, 87 = Schweitzer III, S. 329).
68  Siehe Wolf, Dictionary (1989), mit Dank an Yonatan Binyam.

2. Die wichtigste Fähigkeit



62

Diese Aussagen bringen nicht nur die Wichtigkeit und Wirksamkeit 
der Unterscheidung zur Geltung, sondern benennen auch ihre Triebkraft 
und Ausrichtung: Es geht darum zu unterscheiden, welche Stimmungen 
und Gedanken ins Bewusstsein der Gottesgegenwart hineinführen und 
welche davon wegtreiben. Denn das ist das größte Ziel, die größte Sehn-
sucht der Wüstenbewohner: das aufmerksame Verweilen des Geistes bei 
Gott. Diesen Zustand nennen sie auch Ruhe (ἡσυχία/hesychia). Die Seelen 
und Körper der Menschen sind aber permanent in Bewegung, hin- und 
hergerissen zwischen ihren Bedürfnissen und Sehnsüchten, Leiden und 
Leidenschaften. Die asketischen Übungen – Verzicht auf Essen, Unter-
haltung, Bewegung, Schlaf – sollen Körper und Seele zu Ruhe bringen, 
indem sie die Spirale der Bedürfnisbefriedigung unterbrechen und die 
körperlichen und seelischen Regungen der Kraft des Willens unterwer-
fen. Manche, die in die Wüste gingen, waren geradezu getrieben von dem 
athletischen Eifer, körperliche Bedürfnisse mit Willenskraft nicht nur zu 
kontrollieren, sondern zu überwinden. Aber gerade die erfahrenen As-
ket:innen wissen allzu gut, dass die Verzichtsübungen auch negative Aus-
wirkungen auf die leib-seelisch-geistige Konstitution haben können. Ein 
namentlich nicht bekannter Altvater antwortet auf die Frage: „Wie finde 
ich Gott? Im Fasten? In den Nachwachen? In den Mühen? Im Erbarmen?“ 
mit dem Hinweis: „Viele haben ihren Leib ohne Unterscheidung (wört-
lich: in „Nicht-Unterscheidungskraft“, ἐν ἀδιακρισία) gequält und sind leer 
ausgegangen und hatten nichts davon. Unser Mund stinkt vom Fasten, die 
Schriften können wir auswendig; den David (d.h. den Psalter) haben wir 
abgeschlossen (d.h. komplett gebetet) – aber was Gott sucht, haben wir 
nicht, das ist: Furcht und Liebe und Demut“.69

Zu starke Fokussierung auf die asketischen Übungen kann zu Ver-
krampfung oder zu Hochmut (der gefährlichsten aller Versuchungen!) 
führen. In beiden Fällen verhärtet die Seele, so dass sie nicht der elastische 
Resonanzboden für die göttlichen Schwingungen sein kann, wie es für 
den ersehnten Zustand eines lebendigen Ruhens in der Gegenwart Gottes 
unerlässlich ist.70 Abbas Poimen berichtet in einem äthiopischen Apoph
thegma von einem Bruder, der drei Jahre lang jeden zweiten Tag fastete, 
„ohne zu siegen“, also ohne seine Bedürfnisse und die aus ihnen entste-
hende Unruhe zu überwinden. Als er aber anfing, jeden Tag „mit Unter-
scheidung“ zu fasten, hörte er nicht auf zu siegen. Aus dieser Geschichte 
leitet Poimen die Empfehlung ab: „Iss ohne zu essen, trink ohne zu trin-

69  AP Guy X 135 (Schweitzer II 1222).
70  Für diese Anthropologie siehe Heyden, Gottesbild (2023), 195–210.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



63

ken, schlaf ohne zu schlafen – verhalte dich mit Unterscheidung, und du 
findest Ruhe“.71 Die Unterscheidung, hier wieder mit dem allgemeineren 
Begriff für Erkenntnis (አአምሮ/’ä’ämǝro) bezeichnet, stellt demnach sicher, 
dass asketische Übungen nicht zum Selbstzweck verkommen, sondern auf 
Gottesgegenwart ausgerichtet bleiben.

Dasselbe gilt auch für moralische Ideale des Zusammenlebens. Grund-
sätzlich sollen in der Wüste dieselben Regeln gelten wie für die Christ:in-
nen in den Städten. Zumindest ist dies der Eindruck, den die heute über-
lieferten Spruchsammlungen vermitteln, wobei natürlich nicht auszu-
schließen ist, dass einige Sprüche oder Sammlungen einer orthodoxen 
Zensur unterzogen wurden. Aber in der Wüste herrschte offenbar Skepsis 
gegenüber den rigiden kirchlichen Bußvorstellungen, mit denen Vergehen 
gegen die kanonischen Vorschriften – konkret in erster Linie „Unzucht“, 
also außereheliche sexuelle Kontakte, besonders Homosexualität, aber 
auch Diebstahl – bestraft wurden. Allermeist wurden Büßende für lange 
Zeit von der kirchlichen Gemeinschaft der Eucharistie ausgeschlossen.72 
Aber gerade dies scheint den Wüstenvätern kein angemessenes Mittel zu 
sein, um die Seele wieder auf Gott auszurichten. Daher reduzieren sie die 
Bußzeit auf ein Minimum und betonen vielmehr die unendliche Barm-
herzigkeit Gottes für alle, die aufrichtig bereuen.73

Auch hinter dieser Haltung steht die Kunst zu unterscheiden ohne zu 
trennen. Denn die kirchlich etablierte Buße zielte auf (wenn auch vorüber-
gehende) Trennung von der Gemeinschaft, nachdem ein Vergehen gegen 
den kirchlichen Verhaltenscodex identifiziert worden war. Gegen diese 
Trennung wehren sich die Wüstenmönche, bei gleichzeitiger Zustim-
mung zur Notwendigkeit, Gutes von Schlechtem, Lebensdienliches von 
Schädlichem zu unterscheiden. Dass die Vorstellungen davon, was gut und 
schlecht, lebensdienlich und schädlich ist, zeitgebunden und uns Heuti-
gen häufig fremd, ja abwegig erscheinen, muss natürlich im Blick behal-
ten werden, sollte aber die Sicht auf das grundsätzliche Bemühen um die 
Kunst der Unterscheidung nicht gänzlich verstellen.

71  AP EthColl 14,63 (ed. Arras, 129 = Schweitzer III, S. 368 f.).
72  Zur Bußpraxis der alten Kirche sie Volp, Buße (2023).
73  So zum Beispiel in AP Poimen 12 (Schweitzer I 586), wo der Altvater einen 

bußwilligen Bruder Schritt für Schritt von drei Jahren über ein Jahr über vierzig 
Tage auf drei Tage herunterhandelt.

2. Die wichtigste Fähigkeit



64

Unterscheidungskraft ist, das haben die Beispiele gezeigt, die wichtigste 
Fähigkeit des Menschen sowohl im Umgang mit sich selbst (Askese) als 
auch für das Verhalten in der Gruppe (Buße). Dass sie auch für die per-
sönliche Interaktion und vor allem für die Seelsorge eine zentrale Fähig-
keit ist, illustriert die Geschichte von jemandem, der „in schweres Sün-
digen gefallen“ war und es einem Altvater erzählte, um ihn zu fragen, ob 
jemand, „dem ein solcher Gedanke aufsteige“ – was er getan hatte, ver-
schwieg er – gerettet werden könne.74 Der Altvater antwortete ihm: „Der 
hat seine Seele verloren“. Daraufhin beschließt der Bruder, die Wüste zu 
verlassen. Aber auf dem Weg zurück in „die Welt“ kommt er bei Abbas 
Silvanos vorbei und erzählt ihm (wieder nicht seine Taten, sondern) seine 
Gedanken. Silvanos antwortet ihm, dass es für Gedanken keine Verur-
teilung gebe. Als der Bruder ihm schließlich doch, von neuer Hoffnung 
bestärkt, auch von seinem Tun berichtet, handelt Silvanos „wie ein guter 
Arzt (ὡς καλὸς ἰατρός)“ und erklärt ihm aus den Schriften, dass es eine 
Buße (μετάνοια) gibt für diejenigen, die in Erkenntnis (ἐν γνώσει) zu Gott 
umkehren. Die Pointe dieses Apophthegmas: „Das habe ich erzählt, damit 
wir sehen, dass es gefährlich ist, Menschen ohne Unterscheidungskraft 
(ἀδιάκριτοι/adiakritoi) Gedanken oder Taten zu erzählen“.

Dieses Apophthegma ist in mehrfacher Hinsicht aufschlussreich. Ers-
tens unterscheiden sowohl der anonyme Übeltäter als auch Abbas Silva-
nos klar zwischen Tun (πρᾶξις/prāxis) und Gedanke (λογισμός/logismos). 
Der zuerst gefragte Altvater ist zu dieser Unterscheidung offenbar nicht 
fähig und behandelt Gedanken wie Taten. Dass aber Gedanken jeglicher 
Art, auch die übelsten, zur Natur des Menschen gehören und daher nicht 
über Heil oder Unheil entscheiden, wird in den Sprüchen immer wieder 
betont. Zweitens wird zwischen allgemein Gültigem und konkretem Ein-
zelfall unterschieden. Der anonyme Bruder nähert sich beiden Seelsor-
gern mit einer grundsätzlichen und abstrakt formulierten Frage und ver-
traut schließlich seine persönliche Erfahrung nur demjenigen an, dessen 
Antwort grundsätzlich Raum für Hoffnung in seinem eigenen konkreten 
Fall lässt. Drittens wird unterschieden zwischen Menschen mit und Men-
schen ohne Unterscheidungskraft. Während dieser Unterschied im Blick 
auf die beiden Altväter explizit ist, wird implizit auch dem Ratsuchenden 
Unterscheidungskraft zugesprochen. Er weiß sowohl zwischen Gedanken 
und Handlungen als auch zwischen Menschen mit und Menschen ohne 
Unterscheidungskraft zu unterscheiden. Indem er sich nur Silvanos ganz 
anvertraut, zeigt er, dass auch er mehr von der Unterscheidung versteht als 

74  AP Guy X 100 (Schweitzer II 1217). 

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



65

der zuerst gefragte Altvater. Viertens wird deutlich, dass es bei der Kunst 
der Unterscheidung um nicht weniger als das Heil der Seele geht. Darum 
am Ende die Mahnung, Menschen ohne Unterscheidungskraft weder die 
eigenen Gedanken noch die Taten anzuvertrauen.

3. Gabe und Aufgabe

Die Erzählung von Abbas Silvanos unterscheidet zwischen Menschen 
ohne und Menschen mit der Fähigkeit zur Unterscheidung: der zuerst ge-
fragte Abbas hat sie nicht (ἄπειρος ὢν διακρίσεως). Das wirft die Frage auf, 
ob Unterscheidungsfähigkeit eine natürliche Begabung oder eine erlernte 
Technik ist.

Viele deutsche Übersetzungen geben das griechische Wort διάκρισις/
diakrisis mit „Unterscheidungsgabe“ wieder, was die Assoziation einer na-
türlichen oder von Gott verliehenen, aber in jedem Fall nicht selbst erwor-
benen Veranlagung hervorruft. Diese Vorstellung passt zu der Aussage des 
Apostels Paulus, der im Brief an die Christen in Korinth die Unterschei-
dung der Geister als ein Charisma, als eine umsonst gegebene Gnadengabe 
bezeichnet (1 Kor 12,10 das griechische Wort χάρις/charis bedeutet „um-
sonst“), die Gott unter den Menschen auf verschiedene Weise verteilt hat. 
Tatsächlich scheint es auch unter den Wüstenmönchen solche mit mehr 
und andere mit weniger Begabung zur Unterscheidung zu geben. Immer 
wieder wird in den Apophthegmata betont, dass gewisse Wüstenväter für 
ihre Unterscheidungsfähigkeit bewundert wurden.75 Aber es bleibt auf-
fällig unklar, ob sich diese Bewunderung auf eine Veranlagung oder ein 
Verdienst bezieht. Vermutlich weist auch hier das Prinzip unterscheiden 
ohne zu trennen den Weg zu einer angemessenen Verhältnisbestimmung.

Von Abbas Ammonas wird der Ausspruch überliefert: „‚Der eine Mensch 
verbringt die ganze Zeit damit, eine Axt zu tragen, und findet keinen 
Baum zu fällen. Ein anderer ist erfahren im Fällen, und in kurzem fällt 
er den Baum‘. Er sagte aber, dass die Axt die Unterscheidung sei“.76 Beide 
sind mit der Axt, also mit der Fähigkeit zur Unterscheidung, ausgestattet. 
Beide tragen sie mit sich herum. Aber nur wer sie regelmäßig anwendet, 
ist zu ihrem Gebrauch wirklich fähig. Dieses Gleichnis beantwortet nicht 

75  So etwa AP Agathon 5 (Schweitzer I 87) und Johannes Kolobos 7 
(Schweitzer I 322).

76  AP Poimen 52 (Schweitzer I 626).

3. Gabe und Aufgabe



66

die Frage, ob es Menschen gibt, die überhaupt nicht zur Unterscheidung 
fähig sind, wie es die Rede von unterscheidungsunfähigen Menschen im 
Apophthegma über Silvanos nahelegt. Aber es macht deutlich, dass die 
reine Begabung wertlos ist, wenn man nicht die Gelegenheit zu und den 
Blick für die Anwendung und Ausbildung der Begabung hat und davon 
Gebrauch macht.

Cassian, beziehungsweise Cassians Abbas Moyses, beschreibt das Mit-
einander von Begabung und Anstrengung so: „Ihr seht also: das Geschenk 
der Unterscheidung (discretionis munus) ist keineswegs irdisch oder klein, 
sondern die größte Gunstbezeugung der göttlichen Gnade (divinae gra-
tiae maximum praemium). Wenn der Mönch sich nicht mit Zielstrebigkeit 
nach ihr ausstreckt und nicht durch eine sichere Methode die Unterschei-
dung der in ihm aufsteigenden Geister besitzt (in sese spirituum discretio-
nem certa ratione possederit), dann…“ – was dann geschehen kann, haben 
wir bereits gesehen: dunkle Nacht, Verwirrung, Hochmut, Abgrund.77 
Wichtig ist hier, dass der Geschenkcharakter der Unterscheidungskraft 
und das Bemühen um sie gleichermaßen betont werden. Unterscheidungs-
kraft ist das größte Gottesgeschenk, muss aber mit aller Zielstrebigkeit 
erworben werden. Oder um es mit einigen der hier verwendeten lateini-
schen Lehnworten auszudrücken: Die Unterscheidung ist die höchste Prä-
mie der göttlichen Gnade für diejenigen, die sich um die bemühen.

Es muss also beides zusammenkommen: Veranlagung und Übung, das 
Bewusstsein für die Gabe und der Sinn für die Aufgabe der Unterschei-
dung. Daher ist das griechische Wort διάκρισις mit „Unterscheidungs-
kraft“ besser wiedergegeben als mit „Unterscheidungsgabe“. Für Kraft gibt 
es eine natürliche Veranlagung, aber sie muss durch regelmäßige Anstren-
gung trainiert und mit Aufmerksamkeit aktiviert werden. In Cassians 
dreizehnter Unterhaltung erklärt Abbas Chaeremeon das Verhältnis zwi-
schen göttlicher Gnadengabe und menschlicher Leistung als „irgendwie 
untrennbar miteinander vermischt und ineinander verschlungen“ (quo-
dammodo indiscrete permixta atque confusa), „sie scheinen zwar im Ge-
gensatz zueinander zu stehen, doch stimmen sie miteinander überein“.78 
An dieser Stelle will also selbst Cassian ausnahmsweise einmal nicht un-
terscheiden: die Unterscheidung der Geister ist gleichermaßen und un-
trennbar (indiscrete!) Gottes Geschenk und menschliche Leistung.79

77  Johannes Cassian, Conlatio II 1,4. Siehe dazu oben S. 60 f.
78  Johannes Cassian, Conlatio XIII 11.
79  Aus diesem Grund trifft der (Semi)Pelagianismus-Vorwurf auf Cassian ei-

gentlich nicht zu. Da Cassian zwischen menschlichem und göttlichem Handeln 

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



67

In der Systematischen Apophthegmen-Sammlung „Über die Unterschei-
dung“ findet sich die Aussage von Abbas Poimen: „Wenn wir nach Ruhe 
streben, flieht die Gnade Gottes uns. Wenn wir sie (die Ruhe) fliehen, 
strebt sie (die Gnade Gottes) nach uns“.80 Das griechische Wort für Ruhe 
ist in diesem Fall nicht ἡσυχία/he-sychia, also das Ruhen in Gott, nach dem 
alle in der Wüste streben, sondern ἀνάπαυσις/anapausis. Dieses Wort be-
zeichnet eher ein zeitweiliges Ausruhen, ein Pausieren, und ist von am-
bivalenter Bedeutung in den Apophthegmata. Der Unterschied zwischen 
diesen beiden Arten der Ruhe ist von existenzieller Bedeutung für das Le-
ben (nicht nur) in der Wüste, denn die Sehnsucht nach der von Gottes 
Gegenwart erfüllten Ruhe (hesychia) kann gerade nicht durch Ausruhen 
(anapausis) gestillt werden. Gleichzeitig lässt sich die Gnade Gottes durch 
das Streben des Menschen auch nicht zwingen. Das führt zu der parado-
xen Vorstellung, dass die eigentliche, erfüllte Ruhe (hesychia) gerade im 
Verzicht auf das Ausruhen (anapausis), also durch Anstrengung erlangt 
wird.

Wie aber kann man wissen, welche Veranlagungen und Begabungen ein 
Mensch – man selbst oder eine andere Person – hat? Woran erkennt man, 
ob und wieviel Unterscheidungskraft in einer Person angelegt ist? Als Nis-
teroos einmal von einem Bruder gefragt wird, welches gute Werk er in 
seinem Leben verwirklichen soll, weigert er sich, eine konkrete Empfeh-
lung zu geben und antwortet stattdessen: „Gott kennt das Gute.“ (Hier-
bei ist zu bedenken, dass es im Griechischen nur ein Wort für „gut“ und 
„schön“ gibt, so dass die Schönheit des Guten immer mitgehört werden 
muss). „Was du nun deine Seele um Gottes willen wollen siehst, das tue, 
und achte auf dein Herz“81. Es gibt also ein natürliches Streben der Seele, 
ihre stärksten Begabungen auf Gott hin zu verwirklichen. Zwei Episoden 
mögen illustrieren, was dies im Blick auf die Unterscheidungskraft kon-
kret bedeuten kann:

Die erste berichtet von einem Alten namens Israel, der „von solch wa-
chem Geist war“, dass er beim Umherlaufen gar nicht anders konnte als 
bei jedem Schritt anzuhalten und seine Gedanken zu erforschen. Wenn er 
sie im Gebet vorfand, war er zufrieden. Wenn nicht, rief er sich selbst zur 

nicht unterscheidet, behauptet er auch nicht, dass der Mensch bzw. der Mönch sich 
aus eigener Leistung das Heil verschaffen könne. 

80  AP Guy X 80 (Schweitzer III, S. 45):  Ἐὰν τὴν ἀνάπαυσιν διωκώμεν, φεύγει 
ἡμᾶς ἡ τοῦ Θεοῦ χάρις. ἐὰν δὲ φεύγομεν αὐτὴν διώκει ἡμᾶς.

81  AP Nisteroos 2 (Schweitzer I 557: ὃ οὖν θεωρεῖς τὴν ψυχήν σου θέλουσαν 
κατὰ θεὸν, τοῦτο ποίησον καὶ φύλαξον τὴν καρδίαν σου.

3. Gabe und Aufgabe



68

Räson: „Kehre zurück zu deiner Sache, du Unbesonnener!“82 Der wache 
Geist ist diesem Bruder (vor)gegeben. Dieser wache Geist treibt ihn förm-
lich dazu, alle seine Gedanken genau zu prüfen und zu unterscheiden, 
ob sie auf Gott oder auf „irgendetwas“ gerichtet sind. Daher weiß dieser 
Mann, was „seine Sache“ ist, nämlich das Verweilen der Gedanken bei 
Gott. Er hat auch gelernt, sich immer wieder auf diese seine Sache auszu-
richten, hat gelernt, zu sich selbst in Beziehung zu treten und sein Inneres 
wie von außen zu betrachten. Auf diese Weise macht er sich seine Bega-
bung der Unterscheidung zur Lebensaufgabe.

Ein anderer Bruder, der von allen für verrückt gehalten und deshalb 
von Besuchern abgeschottet wird, weil er bei jeder Begegnung mit einem 
Menschen in Lachen ausbricht, wird einmal überraschend von Abbas Sil-
vanos in seinem Kellion aufgesucht. Der Besucher findet den (angeblich) 
Verrückten zwischen zwei Körben mit Steinen sitzend und erhält als Ant-
wort auf die Frage nach dem Grund für diese Handlung: „Ich setze mich 
jeden Morgen hin und habe diese Steinchen vor mir, und wenn mir ein 
guter Gedanke (λογισμός/logismos) kommt, werfe ich ein Steinchen in das 
rechte Körbchen. Kommt aber ein schlechter, werfe ich (ein Steinchen) in 
das linke. Abends zähle (μετρῶ/metrō) ich dann die Steinchen, und wenn 
sich im rechten Körbchen mehr finden, dann esse ich, wenn aber im lin-
ken, esse ich nicht.“83

Auch dieser Bruder hat die Einübung der Unterscheidung seiner Ge-
danken zu seiner alltäglichen Übung und sogar zum Maßstab für seine 
Nahrungsaufnahme gemacht. Dass jemand, der permanent Steinchen sor-
tiert und bei jeder Unterbrechung dieser Tätigkeit in Lachen ausbricht, für 
verrückt gehalten wird, ist auch mit Abstand von Jahrhunderten gut vor-
stellbar. Heute würden wir vielleicht von einer Zwangsstörung sprechen 
und sicherlich auch die Verknüpfung dieser Handlung mit der Entschei-
dung über Nahrungsaufnahme oder Nahrungsverweigerung problema-
tisieren. Aber von diesen verstörenden Elementen abgesehen, präsentiert 
die kuriose Geschichte eine weitere Technik, dem inneren Drang zu folgen 
und dabei das innere Erleben mit äußeren Handlungen zu verknüpfen, die 
dabei helfen können, das innere Chaos zu bewältigen. Beide tun, was Ab-
bas Moyses in Cassians zweiter Unterhaltung fordert: sie entwickeln eine 
„sichere Methode“ (certa ratio) für die Unterscheidung der Geister.

82  Alphabetische Sammlung Anonyma Schweitzer II 1529, griechischer Text 
Ms. Coislin 126, fol. 529. Parallelüberlieferungen aus der rabbinischen Tradition 
werden im folgenden Kapitel diskutiert, siehe S. 130–143.

83  AP Guy VIII 32 (Schweitzer II 1408).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



69

Der Grund dafür, dass solche Techniken in der Wüste angewendet und 
weiterempfohlen werden, liegt in der besonderen Beziehung zwischen In-
nen und Außen sowie zwischen Körper und Seele, die das Menschenbild 
der Wüstenmönche prägt. Auch diese Beziehungen lassen sich am besten 
verstehen, wenn man unterscheiden ohne zu trennen nicht nur als T hema 
behandelt, sondern auch als Modus des Verstehens anwendet.

4. Außen und Innen

Innere und äußere Welt, Unfassbares und Anfassbares, Körper und Seele, 
sichtbare Geister und unsichtbare Gedanken, stehen in der Anthropo-
logie der Wüstenmönche in einem spannungsvollen Wechselverhältnis. 
Der offenbar bei vielen Wüstenleuten sehr beliebte Johannes Kolobos sitzt 
einmal vor einer Kirche und wird von den Brüdern über die Gedanken 
(λογιμοί/logismoi) befragt. Das sieht ein anderer Alter, wird neidisch und 
sagt zu ihm: „Dein Becher, Johannes, ist voll mit Gift.“ Darauf antwor-
tet der Beneidete: „So ist es, Abba. Aber das sagtest du, weil du nur das 
Äußere siehst. Wenn du das Innere gesehen hättest, was hättest du dann 
gesagt?“84 Wir erfahren nicht, ob der Blick ins Innere Schlimmeres oder 
Besseres als das Gift im Becher bereitgehalten hätte. Aber darauf kommt es 
in dieser kleinen Erzählung auch gar nicht an. Die Szene verdeutlicht, dass 
man nicht einfach vom Äußeren auf das Innere schließen kann. Umso 
wichtiger aber ist es zu verstehen, wie beides zusammenspielt und auf den 
oder eben in dem Menschen wirkt.

Die Wüstenmönche bewegen sich in einer Geisteswelt, die wesentlich von 
Grundannahmen der platonischen Philosophie bestimmt ist. Eine dieser 
Grundannahmen ist die Höherbewertung alles Unsichtbaren über das 
Sichtbare und damit auch alles Geistigen über das Körperliche. „Wenn 
unser innerer Mensch nüchtern ist, kann er den äußeren bewachen“ wird 
in der Systematischen Sammlung anonym überliefert.85

Gleichzeitig leben die Wüstenväter in einer Welt, die voller Geister ist. 
Für spätantike Menschen war die Existenz von Dämonen und Engeln eine 

84  AP Johannes Kolobos 8 (Schweitzer I 323).
85  AP Guy X 166 / N 239 (Schweitzer II 1239): Εἰ μὲν ὁ ἔσω ἡμῶν ἄνθρωπος 

νήφει, δυνατός ἐστι φυλάξαι καὶ τὸν ἔξω. Vielleicht eine Anspielung auf 1 Petr 5,8: 
„Seid nüchtern und wacht, denn euer Widersacher der Teufel geht umher wie ein 
brüllender Löwe und sucht, wen er verschlingen kann.“

4. Außen und Innen



70

unhinterfragte Selbstverständlichkeit.86 Die Wüsten galten keineswegs als 
leer und verlassen, sondern als Wildnis, die im Unterschied zu den Städ-
ten geradezu bevölkert war von Dämonen. Man hat das Mönchtum vor 
diesem Hintergrund sogar als ein Projekt der „Zivilisierung“ der Wüste 
verstehen wollen, als einen Versuch der Asket:innen, die Dämonen aus 
den Wüsten auszutreiben und ihre Präsenz durch die neue christliche Ge-
meinschaft zu ersetzen.87 Dass auch Christ:innen damals mit der Existenz 
und Wirksamkeit von Dämonen fest rechneten und sich mit allen Mit-
teln gegen dämonische Kräfte zu schützen suchten, wird durch zahlreiche 
Materialfunde aus der Welt der Magie bezeugt: Hunderte Papyri und 
Tonscherben und Gefäße mit magischen Sprüchen und eindeutig christ-
lichen Formeln und Symbolen bezeugen, dass viele sich in dieser Hinsicht 
in keiner Weise von ihren nichtchristlichen Mitmenschen unterschieden. 
Letztlich bestätigen auch die wiederholte Polemik von Predigern und die 
Verbote durch Kirchenversammlungen ungewollt die fortdauernde Exis-
tenz magischer Praktiken bei den Christen. Denn was immer wieder ver-
boten wird, muss wohl der Fall gewesen und als Problem wahrgenommen 
worden sein. Die Existenz und Wirksamkeit von Dämonen (wie auch von 
Engeln) war also für Menschen, unabhängig von ihrer Religion, in der 
Spätantike eine unhinterfragte und wirklichkeitsrelevante Tatsache. Das 
bedeutet jedoch nicht, dass ihre Einsichten und Überlegungen zu den see-
lischen Kämpfen des Menschen und der Unterscheidung der Geister heute 
bedeutungslos wären, wenn man den Dämonenglauben nicht teilt. Die 
Frage, wie sich innere und äußere Antriebe des Menschen in seinem Den-
ken und Tun zueinander verhalten, wurde damals anhand der Dämonen 
bedacht. Sie ist aber nicht grundsätzlich an die Annahme oder Ablehnung 
der Existenz und Wirksamkeit von Dämonen gebunden.

Während magische Dokumente und Praktiken von der Ansicht – oder 
zumindest der Hoffnung – geleitet sind, dass die feindlichen Kräfte sich 
außerhalb des Menschen befinden, ihn von dort angreifen und daher auch 
mit äußeren Gegenmitteln abgewehrt werden können, scheinen Herkunft 
und Wirkweise der Dämonen für die Wüstenmönche nicht ganz so klar 
bestimmbar zu sein. In ihrer Vorstellung und Erfahrung können Außen 
und Innen nicht eindeutig voneinander getrennt werden. Die Unterschei-
dung der Geister bezieht sich also ganz wesentlich auch auf die Erkennt-
nis, mit welcher Art von „Geist“ man es zu tun hat: mit einem sichtba-

86  Siehe Elm und Hartmann, Demons (2020).
87  Siehe Derwas, Desert (1997).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



71

ren oder einem unsichtbaren Geist, mit einem von außen oder von innen 
kommenden.

Arsenios sieht die Dämonen in seiner Zelle von außen auf sich zukom-
men,88 und Athanasios hat in seiner berühmten Vita des Antonios mit 
seinen Beschreibungen der auf den Heiligen einstürmenden Dämonen 
Künstler vieler Jahrhunderte zu fantastischen Darstellungen dieser Zwi-
schenwesen inspiriert.89 Abbas Anoub dagegen war der Meinung, dass 
das Herz des Menschen die unreinen Gedanken und eitlen Begierden 
hervorbringt,90 Poimen identifiziert die Dämonen mit dem menschlichen 
Willen.91

Weniger festgelegt scheint Amma Synkletike in dieser Frage gewe-
sen zu sein.92 Von ihr ist die Aufforderung überliefert: „Lasst uns nüch-
tern sein! Denn durch unsere sinnlichen Wahrnehmungen gehen sie hi-
nein, auch wenn wir es nicht wollen (διὰ γὰρ τῶν αἰσθήσεων ἡμῶν κἄν 
μὴ βουλόμεθα εἰσέρχονται). Wie soll denn ein Haus nicht schwarz wer-
den, wenn bei geöffneten Fenstern von draußen Rauch hereinkommt?“93 
Während hier die Bedrohung ganz klar von außen nach innen eindringt, 
legen andere Sprüche ein komplizierteres Wechselspiel nahe. „Wir müs-
sen uns gegen die Dämonen auf alle Art wappnen“ sagt dieselbe Syn-
kletike an anderer Stelle, „denn sie kommen von außen heran, wirken 
aber aus dem Inneren heraus (ἔξωθεν προσέρχονται, καὶ ἐκ τῶν ἔνδοθεν 
κινοῦνται)“.94 Zur Veranschaulichung vergleicht sie die Seele mit einem 

88  AP Arsenios 3 (Schweitzer I 41): „Einst traten im Kellion die Dämonen zu 
Abbas Arsenios und bedrängten ihn.“ Die beiden Verben ἐπέστησαν und θλίβοντες 
zeigen unmissverständlich ein Herannahen von außen an.

89  Siehe dazu Gemeinhardt, Antonius (2013), 154–196.
90  AP Poimen 15 (Schweitzer I 589). 
91  AP Poimen 67 (Schweitzer I 641): „Unser Wille, das sind die Dämonen“.
92  AP Guy XI 73 (= Vita Syncleticae 25 = Schweitzer II 997). Es ist nicht ganz 

geklärt, ob es sich bei Synkletike um eine echte Person oder um eine literarische 
Figur handelt, siehe Petorella, Disciple (2019), 418–426; and Vivian, Women 
(2020), 75–107.

93  AP Guy XI 73 (Schweitzer II 997).
94  AP Guy IX 74 (= Vita Syncleticae 45 = Schweitzer II 998). Eine ähnliche 

Dynamik beschreibt Johannes Cassian in Conlatio I 5: der Geist eines Menschen, 
der das Ziel der Herzensreinheit nicht fest vor Augen habe, werde „je nach Verschie-
denheit der Angriffe verändert und aus dem heraus, was äußerlich an ihn heran-
kommt, beständig in jenen Zustand verwandelt, der ihm als erster begegnet.“ Und 
Conlatio I 22: „Alle Winkel unseres Herzens müssen ohne Unterlass durchforscht 
werden, und die Spuren dessen, was in sie emporsteigt, müssen in genauester Un-
tersuchung entdeckt werden, damit dort nicht vielleicht eine geistige Bestie, ein 
Löwe oder ein Drache, mit ihrem Eindringen heimlich Verderben bringende Spu-

4. Außen und Innen



72

Schiff, das von großen Wellen überschwemmt und dann durch den in-
neren Sog des hereinströmenden Wassers nach unten gezogen wird. Da-
her ist doppelte Wachsamkeit notwendig: „Man muss also die Angriffe 
der Geister von außen beachten und die Verunreinigungen der Gedan-
ken drinnen hinausschöpfen.“95 Die Bedrohungen von außen und innen 
werden auch terminologisch unterschieden: von außen wirken die Geister 
(πνεύματα/pneumata), innen die Gedanken (λογισμοί/logismoi). Die Me-
tapher vom überschwemmten Schiff impliziert, dass der erste Impuls von 
außen kommt, dass also die Gedanken von Geistern verursacht werden.

Selbst Evagrios Pontikos, der große Lehrmeister der Wüstenmönche und 
Verfasser eines Büchleins „Über die Gedanken (Περὶ λογισμῶν)“, scheint 
unentschlossen zu sein.96 Einerseits identifiziert er die Dämonen mit Ge-
fühlen wie Angst, Zorn, Hochmut und Stolz, die im Inneren des Men-
schen entstehen. Das wirkt wie eine psychologische Rationalisierung des 
herkömmlichen antiken Dämonenverständnisses. Andererseits kann 
Evagrios im selben Buch auch sehr anschaulich und offenbar aus eigener 
Erfahrung beschreiben, wie die Dämonen sich dem ins Schriftstudium 
vertieften Mönch nähern, ihn mit ihrer Kühle am Kopf berühren und ihn 
in einen eisigen Schlaf versenken, um innerlich von ihm Besitz zu ergrei-
fen.97 Evagrios teilt, wie offenbar auch Synkletike und viele andere Wüs-
tenmönche, die stoische Überzeugung von der guten Natur des Menschen. 
Kein Gedanke, der im Inneren des Menschen entsteht, kann demnach von 

ren eindrückt, auf denen auch anderen der Zugang in die Abgründe des Herzens 
durch die Vernachlässigung der Gedanken ermöglicht wird“.

95  AP Guy XI 74 (= Vita Syncleticae 45 = Schweitzer II 998): Δεῖ οὐν καὶ 
τὰς ἔξωθεν τῶν πνευμάτων ἐπιτηρεῖν προσβολάς, καὶ τὰς ἔνδον τῶν λογισμῶν 
ἐξαντλεῖν ἀκαθαρσίας. Maritime Metaphern waren in der Wüste sehr beliebt, siehe 
dazu: Vivian, Sail (2019), 3–24. Darstellungen von Schiffen finden sich auch als 
Wandkritzeleien in den Kellia, siehe Descoeudres, Qusur (2003), 477–481. Auch 
Abbas Makarios bemüht das Bild von Schiff, um die Aufgabe eines geistlichen Va-
ters zu beschreiben. Wie ein Steuermann sei er verantwortlich für die Sorge um das 
Schiff und müsse die Fugen regelmäßig prüfen, um sicherzustellen, dass keine Risse 
entstehen, die schädliches Wasser durchlassen könnten. So müsse auch der Altvater 
„alle Leidenschaften und schlechten Gedanken der Dämonen, die in ihnen sind, 
untersuchen, um zu sehen, welche unter all diesen Leidenschaften ein schlimmes 
Wasser in ihre Seelen durchlässt“. (Am 189,6 = Schweitzer III, S. 315).

96  Textausgabe: Géhin, Guillaumont und Guillaumont, Pontique (1998); 
Misiarczyk, Logismoi (2021). Zu dieser Doppeldeutigkeit bei Evagrios siehe 
Brakke, Evagrius (2009).

97  Evagrios Pontikos, Cogitationes 18, 25, 33. 

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



73

seiner Natur her schlecht sein.98 Aber der menschliche Geist (νούς) wird 
gewissermaßen codiert durch das „Schema“ (σχῆμα), das körperlich-sinn-
liche Eindrücke in ihm hinterlassen. Dieses Schema bestimmt dann fortan 
das Denken, die Wahrnehmung und das Fühlen des menschlichen Geis-
tes.99 Da der menschliche Geist nun ohne ein solches Schema in der kör-
perlichen Welt gar nicht wahrnehmungs- oder handlungsfähig wäre, lässt 
er sich wohl oder übel von äußeren Eindrücken prägen. Dämonen und En-
gel konkurrieren um den prägenden Einfluss auf den menschlichen Geist, 
während Gott selbst, weil unkörperlich, keine Prägekraft hat. Daher ist 
es so wichtig, die Einflüsse auf den eigenen Geist zu bewachen. Und wie 
Synkletike in ihrer Schiff-Metapher andeutete, muss diese Wachsamkeit 
sich zugleich nach innen und nach außen richten: nach innen, um die 
nach dem bereits ausgeprägten Schema des Geistes wirkenden Gedanken 
zu reinigen – nach außen, um die Prägekraft neuer schädlicher Geister zu 
verhindern.

Abbas Moyses wird einmal in einer Zeit der inneren Anfechtung, als er 
es wegen des Ansturms sexueller Phantasien nicht mehr im Inneren sei-
ner Zelle (und seiner selbst) aushält, von seinem geistlichen Berater Isi-
dor auf das Dach seines Kellions geführt.100 Von dort sieht er im Westen 
eine unendliche Menge von lärmenden Dämonen, wie ein Kriegsheer. Im 
Osten sieht er eine zahllose Menge von Engeln in herrlichem Glanz, von 
denen Isidor sagt, sie seien den Menschen von Gott als Helfer geschickt. 
„Diese bekriegen jene“, sagt Isidor, „die mit uns sind mehr“. Die Einsicht, 
dass nicht alles Üble aus seinem Inneren kommt, und dass er in seinen 
Kämpfen von außen unterstützt wird, lässt Moyses wieder Mut fassen 
und in seine Zelle zurückkehren. Dort wird er, wie wir bei Cassian ge-
sehen haben, zu einem Großmeister der Unterscheidungskraft werden. 
Etwas ähnliches, nur etwas intimer, erlebt Antonios, als er in seiner Zelle 
von Überdruss und Düsternis der Gedanken geplagt wird, „ein wenig 
nach draußen geht (μικρὸν διαναστὰς ἐπὶ τὰ ἔξω) und dort einen Engel 
sieht, der aussieht wie Antonios selbst, ein Seil flicht und zu ihm sagt: ,Tu 

  98  Evagrios Pontikos, Cogitationes 31:  Ἐκ δὲ τῆς φύσεως οὐδεὶς ἐξέρχεται λογι-
σμὸς πονηρός. οὐ γὰρ ἀπ ἀ̓ρχῆς γεγόναμεν πονηροί.

  99  Diesen Gedanken entfaltet Evagrios am Schluss des Büchleins, Kap. 41 f. Bis-
weilen benutzt er für diesen Vorgang der Prägung dasselbe Verb wie Kaiser Mar-
kian, wenn er die auf dem Konzil von Chalcedon versammelten Bischöfe zwingen 
will, ein neues Glaubensbekenntnis zu formulieren: τυπῶσαι – prägen, siehe dazu 
Kapitel I, S. 23–26.

100  AP Moyses 1 (Schweitzer I 495).

4. Außen und Innen



74

das, und du wirst gerettet.‘“101 Mit dieser Empfehlung, in seelischen Kri-
senzeiten nach draußen zu gehen, beginnt die Alphabetische Sammlung 
der Apophthegmata.

Aber der Weg zu einem ausgeglichenen Verhältnis von innen und außen 
ist nicht geradlinig. In einem nur armenisch überlieferten Apophthegma 
über Poimen wird die Erfahrung formuliert, dass dieses Verhältnis sich 
mit dem Lebensalter verändern kann. Der alt gewordene Abbas fordert 
seine Schüler auf von ihm wegzugehen, weil er die Dämonen sichtbar 
gegen sich kämpfen sieht und nicht nur in seinen Gedanken. „Denn als 
ich war wie ihr, griffen sie mich in meinen Gedanken an, nun aber, da 
meine Kraft verfallen ist, kämpfen sie offen. So tun sie es mit jedem“.102 
Die Dämonen stellen sich also optimal auf ihr Gegenüber ein und passen 
ihre Attacken an die jeweilige Konstitution des Menschen an. In diesem 
Fall ist interessant und vielleicht überraschend, dass das hohe Alter als 
eine Zeit der Schwäche, nicht als Höhepunkt einer über ein ganzes aske-
tisches Leben lang erworbenen geistigen Stärke dargestellt wird. Dass der 
körperliche Verfall den Menschen auch anfällig macht für seelische An-
fechtungen, ist eine von Lebenserfahrung gesättigte Gegenstimme zu der 
in asketischer Literatur sonst sehr prominenten Vorstellung, dass junge 
Menschen besonders von ihrem Körper geplagt würden, weil sie die leib-
lichen Bedürfnisse und Begierden mit jugendlichem Drängen verspüren. 
Der greise Poimen verrät nicht, in welcher Gestalt ihm die Dämonen be-
gegnen, ob als schwarze Teufel, als bedrohliche Tiere, als schöne Frauen 
oder Männer. Die Leser:innen dieses Apophthegmas, gleich welchen Al-
ters, werden aber sicherlich keine Mühe gehabt haben, diese Leerstelle mit 
ihren eigenen Phantasien von den Dämonen aufzufüllen, denn – wie Poi-
men selbst im letzten Satz feststellt: „So tun sie es mit jedem“.

Darin liegt das Tückische der Dämonen: dass sie zwar nicht aus dem Inne-
ren des Menschen kommen, aber im Inneren wirken – und dass sie, wenn 
sie als Gedanken im Inneren einmal besiegt oder zumindest in Zaum ge-
halten sind, sich auch wieder sinnlich manifestieren und „von außen“ an-
greifen können. Tatsächlich ist es gerade die Feinkörperlichkeit, die die 
antike Vorstellung von Zwischenwesen wie Dämonen und Engeln prägt. 
Auch wenn diese Vorstellung heute unaufgeklärt wirken mag, birgt sie 
doch eine tiefe psychologische Einsicht: dass inneres und äußeres Leben 

101  AP Antonios 1 (Schweitzer I 1).
102  AP Arm. 18,83 (Schweitzer III, S. 254).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



75

des Menschen nicht voneinander getrennt betrachtet werden können und 
deshalb umso sorgfältiger unterschieden werden müssen. Impulse von 
außen können so stark verinnerlicht werden, dass sie wie Selbsterzeug-
nisse des Menschen erscheinen; im Inneren entstehende Gedanken und 
Vorstellungen können sich manifestieren und dem Ich körperlich wahr-
nehmbar gegenübertreten.103

5. Körper und Seele

Häufig sind es körperliche Bedürfnisse oder Wünsche, mit denen die Dä-
monen die Asket:innen plagen: Hunger, sexuelle Lust, Müdigkeit, Bewe-
gungsdrang. Vor allem in der mittelalterlichen Unterhaltungs- und Er-
bauungsliteratur finden sich dazu zahllose phantasiereiche Erzählungen. 
Als man begann, die Mönche außerhalb der Wüste als Heilige zu vereh-
ren, wurden ihre asketischen Errungenschaften so stark betont, dass der 
Eindruck entstehen konnte, das eigentliche Ziel des monastischen Lebens 
bestehe in der Abtötung aller körperlichen Bedürfnisse. Dieser Aspekt ist 
dann in der jahrhundertelangen Geschichte christlicher Leibfeindlichkeit 
vor allem im lateinisch geprägten Westen so stark in den Vordergrund ge-
treten, dass es nicht ganz leicht ist, die subtile Harmonie zwischen Körper 
und Seele in den spätantiken Quellen wieder zum Vorschein zu bringen.

Die meisten Sprüche scheinen tatsächlich von einer starken Gegensätz-
lichkeit von Körper und Seele geprägt zu sein. „In dem Maß, wie der Kör-
per Bedürfnisse hat, kennt die Seele Gott nicht“ lautet ein anonym über-
lieferter Merkspruch.104 Und Abbas Daniel wird mit der Antithese zitiert: 
„Je mehr der Leib blüht, desto mehr verkümmert die Seele. Und je mehr 
der Leib verkümmert, desto mehr blüht die Seele.“105 Die Konsequenz 
kann eigentlich nur ein leibfeindlicher Dualismus sein: je mehr Körper-
lichkeit, desto weniger Seelisch-Geistes und umgekehrt. Allerdings lassen 
diese Sprüche offen, ob es sich bei der Antithese von Körper und Seele 
um eine Beobachtung zum Status quo handelt oder um eine Empfehlung 

103  Zu dieser Feinstofflichkeit und ihren Implikationen für Anthropologie und 
Subjektivität in der Spätantike siehe den sehr instruktiven Beitrag von Smith, De-
mon (2008), 479–512.

104  AP Guy X 140 (Schweitzer III, S. 47): ἐφ᾽ ὅσον ποθεῖ τὸ σῶμα ἡ ψυχὴ τὸν 
θεὸν ἀγνοεῖ.

105  AP Daniel 4 (Schweitzer I 186): ὅσον τὸ σῶμα θάλλει, τοσοῦτον ἡ ψυχὴ 
λεπτύνεται, καὶ ὅσον τὸ σῶμα λεπτύνεται, τοσοῦτον ἡ ψυχὴ θάλλει.

5. Körper und Seele



76

für den Umgang damit. Beides ist denkbar: die Aufforderung zur Über-
windung oder zumindest Beherrschung des Körperlichen durch die Seele, 
oder aber die nüchterne Feststellung, dass der Mensch eigentlich immer 
im Ungleichgewicht ist, weil Leib und Seele nie gemeinsam und in Har-
monie zur Ruhe kommen können. Tatsächlich ist dies eine Erfahrung, die 
sich in vielen Texten spiegelt: Wenn der Leib ruht, etwa im Sitzen in der 
Zelle oder auch im Schlaf, dann legen die Geister im Inneren erst so richtig 
los. Und dort können sie den Menschen durchaus stärker plagen als kör-
perliche Bedürfnisse. So betont etwa Poimen, dass die Seele keinen Frie-
den finden könne, solange der Leib in Ruhe ist, denn „die leibliche Ruhe 
vertreibt die Gottesfurcht aus der Seele“.106 Mit Ruhe ist hier wieder das 
Ausruhen, die Anapausis, nicht die von Gottes Lebendigkeit und Frieden 
erfüllte Hesychia gemeint.107

Ein für das Verhältnis von Körper und Seele aufschlussreicher, wenn auch 
in modernen Ohren verstörend klingender Bericht aus der lateinischen 
Apophthegmentradition erzählt von einer Begegnung zwischen dem Vor-
zeige-Asketen und manchmal als „Vater des Wüstenmönchtums“ bezeich-
neten Antonios und Didymos dem Blinden, dem zu seiner Zeit vielleicht 
berühmtesten christlichen Exegeten und Gelehrten, der die als „Kateche-
tenschule“ bezeichnete theologische Ausbildungsstätte in Alexandrien lei-
tete. Der Bischof Athanasios hatte Antonios zur Unterstützung im Kampf 
gegen (nicht näher identifizierte) Häretiker gerufen und den Asketen aus 
der Wüste mit dem Gelehrten in der Stadt zu einem Gespräch zusammen-
gebracht. Die beiden unterhalten sich nun intensiv über die Schrift. Mitten 
im Gespräch drängt Antonios den blinden Didymus plötzlich, seine Trau-
rigkeit über seine Blindheit einzugestehen, was ihm erst auf mehrfaches 
Insistieren hin gelingt: „Schließlich entlockte er ihm, dass er die Trauer 
der Seele ehrlich eingestand“ (tandem elicuit, ut moerorem animi simpli-
citer fateretur). Das nimmt Antonios zum Anlass für eine kleine Lektion 
über den höheren Wert des Geistigen über das Leibliche:

„Ich wundere mich, dass ein kluger Mann (vir prudens) einen Schaden schmerz-
lich empfindet in einer solchen Sache, die Ameisen, Fliegen und Mücken treffen 
kann, und sich nicht vielmehr über den Besitz jener Sache freut, die die Heiligen 
und Apostel erworben haben. Um vieles besser ist es, mit dem Geist zu sehen als 
mit dem Fleisch (multo melius sit spiritu videre quam carne), und jene Augen zu 

106  AP Poimen 57 (Schweitzer I 631): ἡ σωματικὴ ἀνάπαυσις ἐκδιώκει τὸν φό-
βον τοῦ θεοῦ ἀπὸ τῆς ψυχῆς.

107  Zu diesem Unterschied siehe S. 67.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



77

besitzen, in die der Halm der Sünde nicht hineinschneiden kann, als jene, die 
den Menschen allein durch den Blick aus Begehrlichkeit in die Hölle schicken 
können.“108

Hier kommt eine scharfe Abwertung des Körperlichen zu Wort, die zu-
dem mit einer zweifelhaften Gesprächstaktik erworben wird: Antonios 
unterbricht die Diskussion über die Auslegung der Bibel mit einer Frage 
zur leib-seelischen Verfassung seines Gesprächspartners und beharrt so 
lange darauf, bis er die gewünschte Antwort bekommt, die es ihm erlaubt, 
den blinden Gelehrten bloßzustellen.109 Es fällt schwer sich vorzustellen, 
dass Menschen in Spätantike und Mittelalter diese Kurzgeschichte ohne 
das Gefühl der Empörung darüber gelesen haben könnten, dass ein kör-
perlich Unversehrter einen Blinden darüber belehrt, wie er mit seiner 
Blindheit umzugehen habe.

Im Blick auf das Menschenbild ist zu beachten, dass hier nicht zwei, 
sondern drei Komponenten der Person relevant sind: Körper (caro, wört-
lich: das Fleisch), Seele (anima), Geist (spiritus).110 Im Zusammenspiel die-
ser drei nimmt die Seele eine Mittelstellung zwischen den beiden Antipo-
den „Fleisch“ und „Geist“ ein. Sie ist traurig über das körperliche Defizit, 
sollte sich doch aber freuen können über die geistige Fähigkeit. Die Seele 
fungiert als Bindeglied zwischen zwei unvereinbaren Gegensätzen. Aller-
dings kann sie diese nicht harmonisch zusammenhalten, weil sie mit ihren 
Emotionen, Traurigkeit oder Freude, auf Körper und Geist reagiert und 
daher immer zwischen beiden hin und her schwankt. Der einzig gang-
bare Weg besteht dann in der Überordnung und Herrschaft des Geistigen 
über die Psychosomatik des Menschen – eine Ideal, das in platonischer 
Tradition steht.

Was hat es aber zu bedeuten, dass diese Begegnung nur in lateinischer 
Sprache überliefert ist? Kündigt sich hier die für weite Teile der westli-
chen christlichen Tradition typisch werdende Leibfeindlichkeit an? Und 
wie beispielhaft ist sie für die Wüstenmönche?

In einem griechischen Apophthegma wird von demselben Antonios 
überliefert, dass er – nun eher in Übereinstimmung mit stoischer Anth-

108  Dieses Apophthegma ist nur auf Latein überliefert, und zwar von Rufinus 
in seinen Verba Seniorum 218 (PL 73, 809 f) sowie in einem Brief des Hierony-
mus an Castrutium: Epistula 68,2 (PL 22,652 f). Eine deutsche Übersetzung bietet 
Schweitzer III, S. 161.

109  Ausdrücklich heißt es bei Hieronymus, dass Antonios dreimal fragt, bis er 
die gewünschte Antwort bekommt: secundo tertioque interrogans, tadem elicuit (PL 
22,653).

110  Zur dreiteiligen Anthropologie siehe van Kooten, Types (2010), 263–310.

5. Körper und Seele



78

ropologie111 – drei Bewegungen des Leibes unterschied112: eine natürliche 
Bewegung, die mit dem Leib verknüpft ist, aber nicht wirksam wird (οὐκ 
ἐνεργεῖ), wenn die Seele es nicht will, sondern leidenschaftslos (ἀπαθῆ) 
bleibt; eine weitere natürliche Bewegung, die mit der Nahrungsaufnahme 
zusammenhängt und den Menschen durch Erwärmung des Blutes zur 
Wirksamkeit antreibt (διεγείρει τὸ σῶμα πρὸς ἐνέργειαν) und in Zaum 
gehalten werden muss, weil sie Bedürfnisse und Begehrlichkeiten akti-
viert; und schließlich eine von der Hinterlist und dem Neid der Dämonen 
bewirkte Bewegung, die den Menschen in den Kampf (πόλεμος) ruft. In 
dieser Sicht auf den Menschen wirkt der Körper eher wie ein passives und 
neutrales Medium, das natürlicherweise von inneren und äußeren Ein-
flüssen bewegt werden kann. Die Herausforderung für die Seele besteht 
darin, die durch die Nahrung entstehende Energie des Körpers so zu nut-
zen, dass sie die natürlichen, leidenschaftslosen Bewegungen des Leibes 
für ihren Kampf gegen die Hinterlist der Dämonen nutzen kann.

Während die beiden ersten Bewegungen identisch beschrieben werden 
wie in der stoischen Philosophie von den ersten Bewegungen, setzt Anto-
nios im Blick auf die dritte Art von Bewegungen etwas andere Akzente. 
Bei den Stoikern entspringt die dritte Bewegung, welche Tugend und Las-
ter hervorbringt, dem Inneren des Menschen.113 Antonios aber schreibt sie 
in diesem Spruch den Dämonen zu – jenen Kräften also, die von außen auf 
den Menschen eindringen und ihn dann von innen bestimmen, und für 
deren Bezwingung die Kunst der Unterscheidung deshalb so entscheidend 
ist. Damit rücken Körper und Seele in ein anderes Verhältnis als im latei-
nischen Antonios-Apophthegma. Hier ist die Seele nicht in einer Mittel-
position zwischen Geist und Leib gedacht, sondern Leib und Seele bilden 
eine untrennbare, aber unterschiedene Einheit, in der die Seele über die 
Aktivierung des Körpers entscheidet.

Poimen soll die schlechten Gedanken mit einem Kasten voller Klei-
der verglichen haben: Wie Kleider verrotten, wenn man sie liegen lässt, 
so verfaulen auch Gedanken, „wenn wir sie nicht körperlich tun (ἐὰν μὴ 
ποιήσωμεν σωματικῶς)“.114 Die Seele kann also die Gedanken nicht ver-
hindern oder herbeirufen – das tun die Dämonen –, aber sie kann ihre 
Auswirkungen auf den Körper kanalisieren und bestimmen. Leib und 
Seele, inneres und äußeres Leben wirken zusammen.

111  Zur stoischen Emotionen-Lehre und deren christlicher Rezeption siehe aus-
führlich Sorabji, Emotion (2000).

112  AP Antonios 22 (Schweitzer I 22).
113  Forschner, Ethik (1995), 90 ff.
114  AP Poimen 20 (Schweitzer I 594).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



79

Wie wichtig die Harmonie von Körper und Seele ist, veranschaulicht – 
wenn auch vermutlich gegen seine eigene Intention – Dorotheos von Gaza, 
der im sechsten Jahrhundert im monastischen Zentrum Palästinas lebte, 
nachweislich zu den Lesern und Nutzern der Apophthegmata Patrum ge-
hörte und als der große Psychologe unter den Wüstenmönchen gilt.115 In 
einer Rede „Über die Furcht vor den kommenden Bestrafungen“ denkt 
Dorotheos nach einer überstandenen, offenbar sehr schmerzhaften Fußer-
krankung über den Sinn körperlicher Leiden nach. Er fragt sich, warum 
manche Menschen von körperlichen Schmerzen auch seelisch so stark be-
troffen sind, dass sie darüber den Lebensmut verlieren.

Sicherlich könne man, überlegt Dorotheos, für jedes Leiden Ursachen 
in der Biologie, vielleicht auch im Fehlverhalten des Menschen, finden. 
Aber da nichts ohne Gottes Wohlwollen geschehe, müsse auch in körper-
lichem Leiden ein Nutzen für die Menschen verborgen liegen. Um die-
ser Überlegung Nachdruck zu verleihen, führt Dorotheos sich und seinen 
Schülern den Zustand nach dem Tod vor Augen, wenn Seele und Körper 
getrennt sein werden. Die Seele, so Dorotheus, werde sich nach dem Tod 
an alles Hiesige erinnern: „Worte und Taten und Gedanken, und nichts 
davon kann sie jemals vergessen… Nichts vergisst die Seele von allem, 
was sie in dieser Welt getan hat, sondern an alles erinnert sie sich (ἀλλὰ 
πάντων μέμνηται), nachdem sie aus dem Körper gegangen ist, sogar noch 
eindringlicher, noch klarer.“116 Während die Seele sich, solange sie noch im 
Körper ist, durch körperliche Empfindungen, sei es Genuss oder Schmerz, 
hin und wieder von ihren eigenen Regungen ablenken lassen könne, sei sie 
nach dem Tod ihren Erinnerungen ohne jede Möglichkeit der Ablenkung 
unentrinnbar ausgeliefert. Nicht eine irgendwie kontrahierte Erinnerung 
an ihre Lebenshaltung, sondern eine unbarmherzig detailgenaue Erinne-
rung an jede einzelne Tat und jeden Gedanken und die davon betroffenen 
Menschen und Orte begleite und quäle die Seele in Ewigkeit. (An diesem 
Punkt betont Dorotheos, dass er selbst früher anderer Auffassung gewe-
sen, aber von einem erfahreneren Asketen belehrt worden sei). Deshalb 
sei es für den Menschen so wichtig, ja heilsnotwendig, in diesem Leben 
beständig die guten Gedanken zu kultivieren. Dies schließt ein, sich davor 
zu hüten, dass körperliches Leiden, sei es Genuss oder Schmerz, schlechte 
Gedanken und Stimmungen, etwa Lebensverdruss und Selbstmordgedan-
ken, erzeugen kann.

115  Die jüngste große Studie zu Dorotheos von Gaza ist Champion, Dorotheus 
(2022).

116  Dorotheos von Gaza, Doctrinae diversae XII, 128.

5. Körper und Seele



80

Diese Aufforderung zur Kultivierung guter Gedanken ist nicht mora-
lisch motiviert, sondern psychologisch: durch die Sorge um das Selbst. Da-
bei verweist die düstere Jenseits-Vision des Dorotheos auf die ambivalente 
Wirkung, die der Körper auf die Seele hat, solange beide im Diesseits ver-
eint sind. Körperliche Regungen können schlechte Gedanken in der Seele 
hervorrufen, aber der Körper bietet der Seele auch Anlass zum Ausruhen 
von sich selbst. Weil aber, wie viele Apophthegmata betonen, auch dieses 
Ausruhen wiederum ambivalent ist – zur Erinnerung: „die leibliche Ruhe 
vertreibt die Gottesfurcht aus der Seele„117 – und der Seele dauerhaft nicht 
guttut, strebt der Mensch in diesem Leben nach einer Harmonie von Kör-
per und Seele.

Die Quellen aus der Wüste bieten keine eindeutige, allgemeingültige, wi-
derspruchsfreie Verhältnisbestimmung von Körper und Seele. Insgesamt 
aber lässt sich auch hier mit der Formel von Chalcedon feststellen: Körper 
und Seele bilden in der Person eine Einheit, in der sie unvermischt und 
ungetrennt miteinander existieren.

Damit geht die Wüstenweisheit in den Apophthegmata einen interes-
santen Mittelweg zwischen den beiden hauptsächlichen Geistesströmun-
gen der Spätantike: dem neuplatonischen Streben nach Aufhebung alles 
Körperlichen in einem übergeordneten Geistigen auf der einen und der 
gnostischen Separierung von Körper und Geist, von innerem und äuße-
rem Leben, auf der anderen Seite.118 Indem die Wüstensprüche in ihrer 
Vielstimmigkeit zwischen diesen beiden Optionen navigieren, bezeugen 
sie ein grundlegend positives Menschenbild, in dem alles, was im Men-
schen selbst entsteht, wesentlich zur Person gehört und sie ausmacht, als 
gut oder zumindest neutral angesehen wird. Mit den Stoikern teilen sie 
das Ideal eines Lebens in Übereinstimmung mit der menschlichen Na-
tur und nicht, wie im Platonismus, in ihrer Überwindung. Aber anders 
als die Stoiker beschränken sie die Bewegungen der Seele nicht auf Emp-
findungen und Gefühle, sondern erweitern sie auf Gedanken (λογισμοί/
logismoi).119 Diese kommen auf den Menschen zu oder steigen in ihm 

117  AP Poimen 57 (Schweitzer I 631): ἡ σωματικὴ ἀνάπαυσις ἐκδιώκει τὸν φό-
βον τοῦ θεοῦ ἀπὸ τῆς ψυχῆς.

118  Sorabji, Emotion (2000), 367, hat mit Blick auf Evagrios festgestellt: „He is 
not, of course, a Stoic any more than he is a Platonist“. Dies trifft auch auf Antonios 
und die meisten Wüstenväter zu. Sie nehmen eklektisch teil an den philosophischen 
Diskursen ihrer Zeit, ohne einer einzigen ganz anzugehören oder mit einer einzigen 
verstanden werden zu können. Zu den verschiedenen Auffassungen vom Menschen 
in der Antike siehe die Beiträge in Jansen und Jedan, Anthropologie (2010).

119  Sorabji, Emotion (2000), 356: „T he emphasis on initial thoughts may have 

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



81

auf – und daher muss und kann der Mensch sich mit vernünftiger Wil-
lenskraft zu ihnen verhalten: sie genießen oder verscheuchen, ordnen 
und hinterfragen, unterscheiden ohne zu trennen.

Die subtile Verhältnisbestimmung von Innen und Außen in der Frage 
nach den Bedrohungen, denen sich der Mensch ausgesetzt sieht, hat ge-
zeigt, dass die Wüstenväter die Gutheit der natürlichen Anlage des Men-
schen sogar noch stärker betonen als die Stoiker. Es scheint für die aller-
meisten von ihnen keine Frage gewesen zu sein, dass selbst die Leiden-
schaften nicht im Inneren der Menschen entstehen, sondern von außen 
auf sie zukommen. „Was soll ich tun, wenn die Leidenschaften auf mich 
zukommen – soll ich ihnen widerstehen oder sie eintreten lassen?“ fragt 
Poimen seinen Lehrer Joseph.120 Dieser empfiehlt, sie eintreten zu lassen 
und mit ihnen zu kämpfen. Aber die Erfahrung der Wüste und die scho-
nungslose Konfrontation mit sich selbst und die Rücksicht auf andere be-
wahren die Ratgeber in der Wüste auch in dieser Sache vor ideologischen 
Verallgemeinerungen und Verhärtungen: Von einem anderen Mönch er-
fährt Poimen im selben Apopththegma, dass Joseph ihm empfohlen habe, 
die Leidenschaften sofort abzuwehren, bevor sie überhaupt in das Innere 
gelangen können. Von Poimen zur Rede gestellt, warum er nicht zweimal 
denselben Rat erteilt habe, antwortet Joseph mit Verweis auf die Verschie-
denheit der Ratsuchenden. Für den einen sei es gut, die Leidenschaften ins 
Innere einzulassen, „von ihnen zu nehmen und zu geben“ und daran zu 
wachsen, für andere dagegen sei das zu gefährlich.

Diese Vielfalt im Umgang mit demselben menschlichen Grundkonflikt 
zwischen Außen und Innen, Körper und Seele führt zu einem weiteren 
zentralen Aspekt der Kunst der Unterscheidung: dem Bewusstsein für die 
Einzigartigkeit und Bedeutsamkeit sowohl von Personen als auch von Zei-
ten und Orten und für die Notwendigkeit, dieser Einzigartigkeit im Den-
ken und Handeln zu entsprechen. Anders als der Glaube an Dämonen, 
wirkt dieser Aspekt erstaunlich modern.

helped Christian writers to ask new sorts of questions. T hey asked whether one 
dwelt on the thought, whether on enjoyed the thought, or whether one deliberately 
put oneself in the way of it. Here, the grafting of Christianity on to Stoicism proved 
fruitful.“ 

120  AP Joseph 3 (Schweitzer I 386): τί ποιήσω, ὅταν προσεγγίζῃ τὰ πάθη; 
Ἀντιστῶ αὐτοῖς, ἢ ἀφήσω εἰσελθεῖν;

5. Körper und Seele



82

6. Die Symmetrie von Person, Zeit und Ort

Dass die Wüstenmönche ein Bewusstsein für Individualität und Kon-
texte kultivieren, ist keineswegs eine moderne Fehldeutung antiker Quel-
len. Schon in dem bereits erwähnten Briefwechsel zwischen den beiden 
Mönchen Dorotheos und Johannes von Gaza über die Anwendung der 
Apophthegmata in der monastischen Bildung vom Anfang des sechsten 
Jahrhunderts bemerkt Johannes: „Bruder, die Alten sprechen je nach Maß 
des Menschen“ (πρὸς τὸ μέτρον τοῦ ἀνθρώπου).121 Johannes schreibt die-
sen Satz, um Widersprüchlichkeiten zwischen einzelnen Sprüchen zu er-
klären und vielleicht auch zu rechtfertigen. Das deutet darauf hin, dass 
bereits kurz nach dem Aufkommen der Sammlungen von Apophtheg-
men die Frage auftauchte, wie in der monastischen Bildung mit den ge-
gensätzlichen Ratschlägen der Väter umzugehen sei. Dabei sind diese Ge-
gensätze nicht erst ein Resultat der Zusammenstellung von verschiedenen 
Sprüchen. Das individuelle Maß einer Person als entscheidendes Krite-
rium für die Unterscheidung der Geister kommt auch explizit in einzelnen 
Aussprüchen zur Geltung, etwa in dem armenisch überlieferten Apoph
thegma: „Man sagte, dass die Väter gemäß den Gedanken und gemäß dem 
Menschen sprachen“.122 Die Unterscheidungskraft muss also nicht nur die 
Geister im Blick haben, sondern auch die individuelle Persönlichkeit, die 
es mit den Geistern zu tun hat.

In den Systematischen Sammlung wird von einer Diskussion über die 
Frage berichtet, ob es bereits eine Befleckung sei, einen schmutzigen Ge-
danken überhaupt nur zu denken (εἰ μιαίνεται τις λογιζόμενος ῥυπαροὺς 
λογισμούς). Da die Brüder sich nicht einig werden, gibt ein Altvater seine 
Antwort, die auf wunderbare Weise zugleich allen und niemandem recht 
gibt: „Jeder einzelne sucht nach seinem eigenen Maß (πρὸς τὸ μέτρον 
ἑκάστου ζητεῖται παῤ αὐτοῦ)“, mit einer Anspielung auf Lukas 12,48. 
Während diese Aussage sich aber im Lukasevangelium auf das Jüngste 
Gericht bezieht, erweitert der anonyme Altvater sie auf den zwischen-
menschlichen Umgang in der Wüste, wie sein zur Erklärung angeführtes 
Beispiel zeigt: Wenn ein Vollkommener einen begehrten Gegenstand sieht 
und die Habgier sofort „abhaut“, wird er nicht befleckt. Ebenso wird einer, 
der noch nicht so weit (wörtlich: zu so großen Maßen: εἰς μέτρα μεγάλα) 

121  Barsanuphius et Johannes, Epistula 291 (SC 450, 282). Zu diesem Briefwech-
sel siehe Perrone, Wisdom (2021), 54–72.

122  AP Arm 10,40 (Schweitzer III, S. 243).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



83

fortgeschritten ist, nicht befleckt, wenn er zunächst mit dem Gedanken 
hadert und verhandelt, den begehrten Gegenstand aber schließlich trotz-
dem nicht nimmt.123 Es gibt also keine allgemein gültige Antwort, son-
dern nur auf konkrete Personen zutreffende Antworten auf die Frage nach 
der Schädlichkeit der Gedanken.

Das einzige von Abbas Are überlieferte Apophthegma berichtet von genau 
dieser Fähigkeit: dass er den Ratsuchenden unterschiedliche Ratschläge 
gibt, je nach ihrem Bedürfnis und dem Grund, weshalb sie kommen. Die 
härtesten Aufträge erhalten diejenigen, die wirklich Gott suchen. Als Ab-
bas Abraham den Are einmal nach dem Grund für diese Ungleichbehand-
lung fragt, antwortet Are: „Wie die Brüder herkommen, wenn sie auf der 
Suche sind, so gehen sie auch wieder weg.“124 Vielleicht drückt sich in die-
ser Aussage die leidvolle Erfahrung aus, wie schwer es Menschen fällt, sich 
wirklich zu verändern und wie wenig verändernde Kraft selbst die Begeg-
nung mit einem geistlichen Vater und seine Ratschläge haben. Jedenfalls 
stellt sich Are darauf ein, dass es so ist, wenn zu ihm jemand kommt mit 
der üblichen Frage: „Was muss ich tun, damit ich gerettet werde?“ Er ver-
sucht zu verstehen, was der Ratsuchende wirklich sucht, und passt seinen 
Rat an.

In eine ähnliche Richtung weist der Ratschlag eines anonymen Vaters 
für einen Bruder, der von vielen Gedanken gleichzeitig angefochten wird 
und fragt, wie er gegen sie kämpfen soll. „Kämpfe nicht gegen sie alle, 
sondern gegen einen“, ist die Antwort, „denn alle Gedanken der Mönche 
haben einen als Haupt. Dieses Haupt musst du bekämpfen, und so wer-
den alle Gedanken niedergehalten.“125 Jede Person hat also eine indivi-
duelle grundlegende Versuchung, aus der sich alle anderen ableiten und 
durch die allein sich alle anderen bekämpfen lassen. Aber während Evag-
rios Pontikos und in seiner Nachfolge Johannes Cassian diese Hauptsün-
den zählen können (beide zählen acht) und sie sogar zu benennen wissen 
(Gaumenlust, Unzucht, Geldgier, Traurigkeit, Zorn, Trägheit, Ruhmsucht, 
Stolz),126 überlässt dieser anonyme Väterspruch es jedem und jeder einzel-

123  AP Guy X 112 (Schweitzer II 1216).
124  AP Are 1 (Schweitzer I 143): οἱ ἀδελφοὶ καθὼς ἔρχονται ζητοῦντες, οὕτως 

καὶ ὑπάγουσιν. 
125  AP Guy X 125 (Schweitzer II 1219): Μὴ πολεμήσῃς πρὸς πάντας ἀλλὰ 

πρὸς ἕνα. Πάντες γὰρ λογισμοὶ τῶν μοναχῶν ἔχουσιν ἕνα ὥσπερ κεφαλήν. Πρὸς 
αὐτὴν οὖν πολέμησον τὴν κεφαλήν, καὶ ὅυτως οἱ λογισμοὶ ταπεινοῦνται. 

126  Beide haben den acht Lastern ein eigenes Werk gewidmet: Evagrios Ponti-
kos, De cogitationibus; Johannes Cassian, De octo principalium vitiorum remediis. 

6. Die Symmetrie von Person, Zeit und Ort



84

nen herauszufinden und zu benennen, was die eigene grundlegende Ver-
suchung ist und wie sie allenfalls zu benennen wäre.

Führt aber das Kriterium des individuellen Maßes nicht zu Willkür und 
Ungerechtigkeit? Auch auf diese Frage geben die Wüstensprüche keine all-
gemein gültige Antwort. Aber sie bieten eine Geschichte dazu. Der längste 
Text in der griechischen Alphabetischen Sammlung, Rhomaios 1, erzählt 
von der Begegnung zweier Mönche, die sich über ihre unterschiedliche 
asketische Praxis unterhalten. Der Gastgeber Rhomaios stammt aus wohl-
habenden Verhältnissen und wird auch in der Sketis von einem Knecht 
bedient. Als ein Altvater aus Ägypten ihn besucht, ist er erstaunt über 
die angenehme Lebensführung des berühmten Asketen, denn er trägt be-
queme Kleidung und Sandalen, schläft mit Strohsack, Fell und Kopfkis-
sen und setzt seinem Gast gekochtes Gemüse und Wein vor. Enttäuscht 
verlässt ihn der Besucher bereits nach einem Tag, weil er meint, von der 
Begegnung mit diesem Mann keinen Nutzen haben zu können. Rhomaios 
aber lässt ihn zurückholen und befragt ihn über seine Vergangenheit. Im 
Gespräch stellen sie fest, dass sie aus komplett unterschiedlichen Lebens-
welten in die Wüste gekommen sind: Der Besucher war zuvor Wächter in 
einem ägyptischen Dorf und lebte in großer Armut, Rhomaios führte im 
Kaiserpalast in Konstantinopel ein Leben in Überfluss und Bequemlich-
keit. Dieses Gespräch erweist sich als großer Nutzen für den anonymen 
Besucher. Er geht mit der Erkenntnis, dass er selbst „von der großen Mi-
sere dieser Welt zur Ruhe (ἀπὸ πολλῆς κακοπαθείας… εἰς ἀνάπαυσιν)“ 
gekommen ist, während Rhomaios seinen Weg aus „großer Ruhe in die 
Bedrängnis (ἀπὸ πολλῆς ἀναπαύσεως εἰς θλίψιν)“ des Wüstenlebens ging. 
Das Apophthegma endet mit dem schönen Satz: „Er wurde sein Freund 
(φίλος /philos) und besuchte ihn häufig des Nutzens wegen. Denn er war 
ein Mann der Unterscheidung (ἀνὴρ διακριτικός) und voll vom Duft des 
Heiligen Geistes.“ Interessanterweise ist diese Charakterisierung nicht 
eindeutig einem der beiden Asketen zugewiesen. Die Dynamik der Erzäh-
lung scheint zwar nahezulegen, dass es Rhomaios ist, der auf diese Weise 
gepriesen wird. Denn unter seinem Namen ist die Episode überliefert, 
und er wird gleich zu Beginn als „Durchschauer (διορατικός)“ eingeführt. 
Aber die grammatische Struktur der abschließenden Sätze lässt zunächst 
eher an den anonymen Besucher als Subjekt denken. Als setzten sich das 
Wechselspiel und der Rollentausch aus dem Gespräch der beiden Män-
ner in der Transformation des zunächst enttäuschten Besuchers in einen 
dauerhaften und nach heiligem Geist duftenden Freund fort. In jedem Fall 
aber vermittelt diese Erzählung einen Eindruck davon, dass in der Wüste 

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



85

nicht standardisierte und normierte Maßstäbe und Lebensregeln gelten. 
Wo Menschen aus so vielen unterschiedlichen sozialen Schichten und kul-
turellen Hintergründen zusammenkommen, ist nicht ein und dieselbe Le-
bensweise der angemessene Weg für alle. Die Frage, was ein „nützlicher“, 
also dem Seelenfrieden dienlicher Lebensstil ist, kann nur im Einzelfall 
entschieden werden.

In einem nur koptisch überlieferten Apophthegma – also in der Über-
lieferung einer Kirche und Tradition, die das Konzil von Chalcedon ab-
lehnte – werden die Individualität der Menschen und die davon abgeleitete 
Forderung nach einem individuellen Maß für jede Person in einem Ver-
gleich Gottes mit einem Töpfer erläutert.127 Wie ein Töpfer zuerst den Ton 
bearbeitet und mit Sorgfalt die Gefäße formt und bemalt, die für könig
liche Festmähler und liturgische Feiern in den Kirchen gedacht sind, und 
dann die niedrigeren und billigeren formt, bis hin zu Urinschalen und 
Kacktöpfen für Kleinkinder, und wie dieser Töpfer dann für alle diese so 
unterschiedlichen Gefäße in gleicher Weise betet, während sie im Ofen 
brennen, so sei auch Jesus Christus in gleicher Weise um alle Menschen 
in all ihrer Unterschiedlichkeit besorgt. Er freue sich über Fortschritte der 
Tugendhaften ebenso wie über die Bekehrung des Sünders. Denn, so die 
Begründung, als Jesus Christus Mensch wurde, habe er alle diese Leiden 
freiwillig angenommen.

Man kann dieses Gleichnis als eine Antwort auf das Töpfergleichnis 
des Apostels Paulus im Brief an die Römer lesen (Röm 9,20–24). Dort wird 
Gottes Macht zu erwählen oder zu verwerfen mit der Freiheit des Töpfers 
verglichen, aus einem Stück Ton Gefäße für „ehrenvollen“ oder „unehr-
envollen“ Gebrauch herzustellen, wobei er letztere „zum Verderben“ be-
stimme und nur an den ehrenvollen Gefäßen seine Herrlichkeit erweise. 
Ganz anders der koptische Spruch aus der Wüste. Er wendet das Töpfer-
gleichnis christologisch-inkarnatorisch und kommt zum entgegengesetz-
ten Schluss: nicht die richtende Macht, sondern die barmherzige Fürsorge 
ist hier die Pointe des Vergleichs mit dem Töpfer. Das koptische Apopht-
hegma stellt natürlich keinen expliziten Bezug zur Formel von Chalcedon 
her. Es ist aber doch bemerkenswert, dass es die Idee der Unterscheidung 
der Naturen von Menschen mit der Menschwerdung und Inkarnation Jesu 
Christi, also dem Hauptthema des Konzils von Chalcedon, begründet.

127  AP Am 156,3 = Schweitzer III, S. 297 f.; der Spruch wird Makarios zuge-
schrieben.

6. Die Symmetrie von Person, Zeit und Ort



86

Neben und zusätzlich zu der Unterscheidung von individuell persönlichen 
Veranlagungen und Möglichkeiten ist die Unterschiedlichkeit von Zeiten 
und Orten zu beachten. Es gibt auch für ein und dieselbe Person nicht ein 
immer und überall richtiges Verhalten – so wichtig es ist, sich selbst und 
das Maß der eigenen Persönlichkeit zu kennen. Die Selbstkenntnis muss 
durch ein Gespür für die Unterschiedlichkeit von Zeiten und Orten, also 
mit Kontextsensibilität, komplementiert werden.

In diesem Bewusstsein erzählen viele Apophthegmata von Brüchen 
mit (zumeist selbst auferlegten) asketischen Regeln. Besonders häufig 
ist die Unterbrechung der Fastengewohnheiten, wenn unerwartet Gäste 
kommen.128 Allerdings lässt sich auch daraus wiederum keine Regel ma-
chen, wie aus einer Episode über Abbas Poimen deutlich wird.129 Dieser 
rührte bei einem Essen einmal kein Fleisch an. Das wunderte, die Mön-
che, „weil sie seine Unterscheidungskraft kannten (εἰδότες τὴν διάκρισιν 
αὐτοῦ)“ – das heißt sie erwarteten, dass er eine Ausnahme von seinem 
Fasten machen würde, um dem Moment der Gemeinschaftlichkeit gerecht 
zu werden und ein guter Gastgeber zu sein. Schließlich wird das Fasten-
brechen aus Rücksicht auf andere von vielen Wüstenmönchen berichtet, 
um deren Unterscheidungskraft zu illustrieren. Überraschenderweise be-
gründet Poimen aber sein Verhalten mit einem noch subtileren Blick auf 
die Situation, der zugleich seine Menschenkenntnis offenbart: „An Eu-
rem Fleischessen hat niemand Anstoß genommen. Es waren aber viele 
meiner Schüler hier. Ich habe den Schaden, wenn sie dann sagen: Poimen 
hat Fleisch gegessen und wir essen keines.“ Obwohl es also der Situation 
durchaus angemessen und ein guter Gebrauch der Unterscheidungskraft 
wäre, das Fasten zu brechen und Fleisch zu essen, macht Poimen in die-
ser speziellen Situation keinen Gebrauch davon, weil er seinen Schülern, 
die weiterhin fasten, aber die Unterscheidungskraft nicht haben, keinen 
Anlass zu Überheblichkeit geben möchte. Die Pointe dieses Apophtheg-
mas: „Und sie bewunderten seine Unterscheidungskraft (καὶ ἐθαύμασαν 
τὴν διάκρισιν αὐτοῦ)“ könnte also präziser lauten: „Und sie bewunderten 
seine doppelte Unterscheidungskraft“, mit der er die eine Unterscheidung 
durch eine weitere aufgehoben hat. Die Quadratur des Gespürs für situa-
tive Weisheit.

In der Systematischen Sammlung findet sich die wunderbar paradoxe 
Formulierung: „das Maßlose und Unzeitige ist von kurzer Dauer.“ Ge-

128  Z.B. AP Kassianos 1 und 3 (Schweitzer I 427 und 429); AP Guy XIII, 9–11 
(Schweitzer II 1284, 1285, 1288).

129  AP Poimen 170 (Schweitzer I 744).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



87

rade was Unbegrenztheit und Dauer verspricht, erweist sich demnach als 
kurzlebig und flüchtig und daher als „mehr lästig und nicht nützlich“.130 
Und Poimen sekundiert: „Alles Übermäßige (ὑπέρμετρα) ist von den Dä-
monen“.131

Dass es sogar für das Nachdenken über die Bedeutung der Unterschei-
dung selbst ein zeitliches Maß gibt, macht Johannes Cassian durch einen 
humorvollen Übergang zwischen seiner ersten und zweiten Unterhaltung 
mit Abbas Moyses deutlich. Nachdem er die discretio durch den Vergleich 
mit dem Prüfen von Münzen auf so anschauliche Weise eingeführt hatte, 
dass seine Zuhörer „stumm vor Staunen und mit unersättlicher Begeis-
terung entflammt“ (obstupefactos et inexplebili ardore succensos) begierig 
nach einer Fortsetzung der Unterhaltung verlangen, schickt er sie mit den 
Worten zu Bett beziehungsweise auf die Matte132: „Darin also soll uns das 
Gut der Unterscheidung (discretionis bonum) … zuallererst zugutekom-
men, dass sie uns nicht erlaubt das Maß der Diskussion oder der Zeit in 
der Erörterung zu überschreiten.“133

Ähnlich kontextsensibel wie Zeiten müssen Orte gehandhabt werden. Die 
Forderung nach Stabilität am Ort, die Aufforderung in die Zelle zu ge-
hen und dort auszuharren, gehört eigentlich zum Standardrepertoire in 
der Wüste.134 Es wird aber auch von zwei Vätern erzählt, Agathon und 
Ammoes, die ihren Wohnort wechseln, sobald sie merken, dass er ihnen 
„nicht nützlich ist“. Agathon „zog oft um„135 und brachte seine Schüler 
einmal fast zur Verzweiflung, indem er sie lange an einem Kellion bauen 

130  AP Guy X 25: τὰ γὰρ ἄμετρα καὶ ἄκαιρα ὀλιγοχρόνια, τὰ δὲ ὀλιγοχρόνια 
βλαβερὰ μᾶλλον καὶ οὐκ ὠφέλιμα.

131  AP Poimen 129 (Schweitzer I 703): τὰ ὑπέρμετρα πάντα τῶν δαιμόνων 
εἰσίν.

132  Ein kulturgeschichtlich interessantes Detail: Cassian berichtet hier von mul-
tifunktionalen Kissen, die aus Papyrus angefertigt wurden und wahlweise als Sitz-
kissen oder als Kopfkissen zusammengebunden werden konnten (Conlatio I 23,4).

133  Johannes Cassian, Conlatio I 23,3. Ähnlich der Spruch des T heodor von 
Pherme 9 (Guy VIII, 11).

134  Am prägnantesten wird dies formuliert in AP Moyses 6 (Schweitzer I 
500): „Ein Bruder kam in die Sketis zu Abbas Moyses und erbat sich von ihm ein 
Wort. Es sagte zu ihm der Alte: Geh, setz dich in dein Kellion. Und das Kellion 
wird dich alles lehren“, vgl. auch AP Ammonas 5 (Schweitzer 117); AP Poimen 
2 (Schweitzer I 576); AP Synkletike 6 (Schweitzer I 897). Ein entsprechender 
Ausspruch des AP Antonios 10 (Schweitzer I 6) wird in seiner Verflechtung mit 
einer rabbinischen Tradition in Kapitel IV, S. 133–136 diskutiert. 

135  AP Agathon 7 (Schweitzer I 89): πολλάκις μετέβη.

6. Die Symmetrie von Person, Zeit und Ort



88

ließ und in dem Moment, wo es fertiggestellt war, beschloss den Ort zu 
verlassen, weil er „eine Sache sah, die ihm nicht nützlich war“.136 Das 
Apophthegma verrät nicht, was genau Agathon fortgetrieben hat. Aber 
in der Diskussion mit seinen Schülern insistiert Agathon feierlich darauf, 
dass diejenigen „selig sind, die wegen Gott weggehen“ – eine Relativie-
rung der allgemeinen Regel durch eine unüberhörbare Anspielung auf die 
biblischen Seligpreisungen.137 Ein anonym überlieferter Spruch formu-
liert diese Erfahrung sogar als allgemeine Feststellung: „Wenn einer an 
einem Ort bleibt und nicht die Frucht dieses Ortes hervorbringt, verjagt 
ihn der Ort wie einen, der nicht die Arbeit dieses Ortes macht.“138 Hier 
ist es also der Ort selbst, der eine bestimmte Lebensweise nahelegt oder 
vorgibt und an den sich die Bewohner anpassen müssen, um geistigen 
Nutzen aus dem Leben an diesem speziellen Ort zu haben – ein wichti-
ges Gegengewicht zur Betonung der persönlichen Individualität, die eben 
nicht absolut gesetzt werden kann, sondern auf Zeiten und Orte bezogen 
bleiben muss. Es gilt also für jede einzelne Person, den Ort zu finden, an 
dem sie ihrer Veranlagung und Begabung gemäß am besten leben und 
wirken kann. Wobei „am besten“ wie immer in den Apophthegmata be-
deutet: in möglichst unablässiger Offenheit und Aufmerksamkeit für die 
Gegenwart Gottes.

Wieder bringt Synkletike die Erfahrungen aus der Wüste besonders tref-
fend auf den Punkt, indem sie feststellt, dass es auch eine schädliche, 
vom Feind eingegebene Askese gibt. „Wie unterscheiden wir nun (πῶς 
οὖν διακρίνωμεν) die göttliche und königliche Askese von der tyranni-
schen und dämonischen? Aus der Angemessenheit (ἀπὸ τῆς συμμετρίας). 
(….) Denn überall ist die Unangemessenheit verderblich (πανταχοῦ γὰρ ἡ 
ἀμετρία φθοροποιὸς τυγχάνει).“139 Aus der Verhältnismäßigkeit also wird 
die richtige Askese erkannt. Im Griechischen steht hier das Wort Symme-
trie. Symmetrie war in der Antike gleichbedeutend mit Schönheit und be-
deutete das harmonische Verhältnis aller einzelnen Teile zueinander. Erst 
im 17. Jahrhundert setzte der französische Schriftsteller Charles Perrault 
das heute gebräuchliche Verständnis von Symmetrie als Spiegelgleich-

136  AP Agathon 6 (Schweitzer I 88). Eine vergleichbare Geschichte ist AP 
Ammoes 5 (Schweitzer I 134).

137  AP Agathon 6 (Schweitzer I 88): μακάριοι οἱ τοιοῦτοι, ὅτι διὰ τὸν θεὸν 
μετέβησαν. 

138  AP Guy X 113 (Schweitzer II 1247).
139  AP Synkletike 15 (Schweitzer I 906).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



89

heit, also Achsensymmetrie und Gleichmaß, durch.140 Im Vergleich mit 
dieser exakt berechenbaren und daher positiven Bestimmung von Sym-
metrie und Schönheit erschien ihm das antike Verständnis willkürlich. 
Zwar führt Perrault diese Diskussion im Bereich der Ästhetik, konkret 
der Architektur, doch setzte die Bedeutungsverschiebung von Symmet-
rie sich allgemein durch und betrifft daher auch das heutige Verständnis 
des Menschenbildes in den Apophthegmata Patrum. Die Symmetrie, von 
der Synkletike spricht, meint nicht das Gleichmaß oder die Ähnlichkeit 
zweier Seiten – das wäre ein modernes Missverständnis im Sinn der Ach-
sensymmetrie und exakten Gleichheit –, sondern die harmonische Ver-
hältnismäßigkeit aller kontingenter Teile. Um diese herzustellen, ist ein 
genauer Sinn für das je eigene Maß von Person, Zeit und Ort in ihrem Zu-
sammenspiel erforderlich. Diesen Sinn, den man nicht durch exakte Mes-
sungen, sondern nur durch Erfahrungswissen ausbilden kann, nennen die 
Wüstenväter Unterscheidungskraft.

Interessanterweise spielt dieser Aspekt der Symmetrie verschiedenster 
Elemente (Persönlichkeit, Zeit und Ort) in den Ausführungen zur discre-
tio bei Johannes Cassian kaum eine Rolle. Bei ihm wird die Unterschei-
dungskraft im Grunde mit Mäßigung (moderatio) in der Askese gleich-
gesetzt.141 Persönliche Individualität, richtiger Zeitpunkt und passender 
Ort treten deutlich dahinter zurück. Gleichzeitig betont Cassian am Ende 
seiner zweiten Unterhaltung „Über die Unterscheidung“, dass der einzige 
Weg zum Erlernen der Unterscheidung der Gehorsam gegenüber dem Alt-
vater sei.142 Die Forderung nach Gehorsam, die sich auch in den frühesten 
Mönchsregeln findet und von großer Bedeutung für das Klosterwesen in 
Ost und West werden würde,143 ist den Apophthegmata in ihrer Absolut-
heit fremd. Auch wenn die Sprüche immer wieder von Schülern erzählen, 
die in bedingungslosem Gehorsam gegenüber ihrem Altvater gelebt haben 
und dadurch gerettet wurden, wird ein solcher Gehorsam doch fast nie 
direkt oder grundsätzlich eingefordert. Diese Unterschiede sind teilweise 
damit zu erklären, dass Johannes Cassian und die Apophthegmen-Samm-
lungen verschiedene Kontexte und damit auch verschiedene Vorstellun-
gen von monastischer Bildung im Blick haben. Cassian sucht nach einer 

140  Perrault, Livres (1673), 10, Anm. 3. Zur Bedeutungsverschiebung im Ver-
ständnis von Symmetrie siehe Kambartel, Symmetrie (1998), 745–749.

141  Johannes Cassian, Conlatio I 23, wo die Unterscheidungskraft als „Hervor-
bringerin des Maßhaltens“ (moderationis generatrix) bezeichnet wird.

142  Johannes Cassian, Conlatio II 10–17.
143  Siehe Müller, Konzept (2006).

6. Die Symmetrie von Person, Zeit und Ort



90

„Vernunft der Unterscheidung“ (ratio discretionis) und nach Möglichkei-
ten, diese im Kloster zu vermitteln. Die Apophthegmata zielen auf einen 
individuellen Bildungseffekt durch Beispielgeschichten. Die unterschied-
lichen Akzentuierungen betreffen aber auch das Verständnis von der Un-
terscheidungskraft selbst: Während sie für Cassian mit Mäßigung gleich-
zusetzen ist, präsentieren die Apophthegmata die Unterscheidungskraft 
eher als situative Angemessenheit.

7. Unterscheiden und entscheiden

Unter die wenigen Dinge, bei denen die Apophthegmata-Sammlungen 
keine einander widersprechenden oder relativierenden Ratschläge der 
Wüstenmönche erkennen lassen, fallen einerseits das Verbot zu urteilen 
und andererseits die Aufforderung, das Gute nicht nur innerlich zu kulti-
vieren, sondern auch zu tun. Pointiert gesagt: Das Ziel der Unterscheidung 
ist Entscheidung. Allerdings ist auch hier wieder zu unterscheiden: zwi-
schen der richtenden Entscheidung über andere Personen und der willent-
lichen Entscheidung zum eigenen Tun des Guten.

Nicht richten

Etliche Episoden erzählen von der Weigerung einzelner Väter, über andere 
zu richten.144 So kommt etwa Abbas Mose, als er von den Brüdern gerufen 
wird, um über einen „gefallenen“ Bruder zu urteilen, mit einem durch-
löcherten Korb in die Versammlung. Aus dem Korb rieseln Sandkörner. 
Nach dem Grund für diesen Auftritt gefragt, antwortet Mose: „Μeine 
Sünden rinnen hinter mir heraus, und ich sehe sie nicht einmal. Und da 
soll ich heute gekommen sein, um fremde Sünden zu richten (κρῖναι)?!“145 
Auch für Abbas Joseph liegt im Verzicht auf das Verurteilen anderer der 
Weg zur Seelenruhe und zum wahren Mönchsein: „Es sagte Abbas Poi-
men zu Abbas Joseph: ‚Sage mir, wie ich Mönch werde‘. Und der sagte: 
‚Wenn du Ruhe finden willst, sowohl hier (im Diesseits) als auch dort (im 
Jenseits), sage bei jeder Sache: Wer bin ich? Und verurteile niemanden (μὴ 
κρίνῃς τινά)‘“.146

144  Ein explizites Verbot zu richten formulieren AP Joseph 2 (Schweitzer I 
385) sowie Moyses 14 und Moyses 16  (Schweitzer I 508 und 510). 

145  AP Moyses 2 (Schweitzer I 496).
146  AP Joseph 2 (Schweitzer I 385).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



91

Die bereits im Neuen Testament formulierte christliche Skepsis gegenüber 
dem Richten (Matthäus 7,1–2: „Richtet nicht, damit ihr selbst nicht gerich-
tet werdet, denn mit dem Urteil, mit dem ihr richten werdet, werdet ihr 
gerichtet werden, und an dem Maß, mit dem ihr messt, werdet ihr gemes-
sen werden“147) war zur Zeit des Wüstenmönchtums keine Selbstverständ-
lichkeit mehr im Christentum. Seitdem Kaiser Konstantin den christlichen 
Bischöfen juristische Kompetenz zugesprochen und sie damit den paga-
nen Priestern gleichgestellt hatte, gewannen die christlichen Bischöfe pa-
rallel zum sinkenden Einfluss des hellenistisch-römischen Kultpersonals 
im Verlauf des vierten und fünften Jahrhunderts auch als Gerichtsinstan-
zen immer mehr Einfluss. Die Menschen kamen mit zivilrechtlichen An-
liegen zu den Bischöfen, und deren Urteile waren rechtskräftig. Für manche 
Wüstenmänner war dies der Grund, den Ruf als Bischof in eine Stadt ab-
zulehnen. Abbas Ammonas versuchte zwar vergeblich, sich dem Bischof-
samt zu entziehen, verweigerte aber als Bischof erfolgreich die Ausübung 
des Richteramtes. So soll er eine unverheiratete, schwangere Frau, die ihm 
zur Bestrafung vorgeführt wurde, mit Tüchern ausgestattet und ungestraft 
fortgeschickt haben, weil er „nicht wagte, jemanden zu verurteilen“.148 Ein 
andermal, als er wegen seiner Weigerung, Gericht zu halten, von einer Frau 
für verrückt (σαλός) erklärt wird, erwidert Ammonas: „Wieviel Mühe habe 
ich mir in der Wüste gegeben, um diese Verrücktheit zu erlangen. Und da 
soll ich sie heute durch dich verlieren?!“149 Wieder ein andermal bewahrt 
er einen Bruder vor der Verurteilung durch seine Mitbrüder, indem er sich 
auf ein Fass setzt, in dem der Bruder eine Frau versteckt hatte, damit sie 
nicht von Besuchern entdeckt wird. Nach der erfolglosen Hausdurchsu-
chung schickt Ammonas die Mitbrüder mit einer Mischung aus Zurecht-
weisung und Beruhigung weg: „Was ist das? Aber Gott verzeiht euch!“, 
nimmt die Hand des Bruders, ermahnt ihn und geht weg.150 Diese drei 
Szenen sind deshalb aufschlussreich, weil sie in ihrer überlieferten Abfolge 
betonen, dass die Weigerung zu verurteilen nicht etwa auf eine Unfähigkeit 
zurückzuführen ist. Zwar heißt es im ersten der drei Sprüche noch, dass 
Ammonas „vor lauter Güte die Bosheit nicht mehr kannte“.151 Doch macht 

147  Der gesamte Vers spielt mit den beiden Schlüsselbegriffen «richten» und 
«Maß/messen»: μὴ κρίνετε, ἵνα μὴ κριθῆτε. ἐν ᾧ γὰρ κρίματι κρίνετε κριθήσεσθε, 
καὶ ἐν ᾧ μέτρῳ μετρεῖτε μετρηθήσεται ὑμῖν.

148  AP Ammonas 8 (Schweitzer I 120): οὐκ ἐτόλμησεν ὁ γέρων κατακρῖναι 
τινα.

149  AP Ammonas 9 (Schweitzer I 121).
150  AP Ammonas 10 (Schweitzer I 122).
151  AP Ammonas 8 (Schweitzer I 120): ὡς ἀπὸ πολλῆς ἀγαθότητος μηκέτι 

εἰδέναι τὴν κακίαν.

7. Unterscheiden und entscheiden



92

die zweite Episode klar, dass Ammonas sich nur dumm stellt, also nicht 
urteilsunfähig ist. In der dritten Szene weist der Altvater souverän zurecht 
– zunächst die Brüder, die sich zu Richtern über einen anderen erheben 
wollen und dann auch den Übeltäter selbst. Ammonas kann also sehr wohl 
zwischen erlaubtem und unerlaubtem Verhalten unterscheiden. Wichtiger 
aber ist ihm die Unterscheidung zwischen Nützlichem und Schädlichem. 
Und diese Unterscheidung hält ihn vom Urteilen über andere ab.

In der Systematischen Sammlung ist der Forderung, „dass man darauf 
achten muss, niemanden zu richten (ὅτι φυλάσσεσθαι χρὴ τοῦ μηδένα 
κρίνειν)“, ein eigenes Kapitel mit 26 Sprüchen gewidmet – und sie folgt 
vielleicht nicht zufällig unmittelbar auf das Kapitel über die Unter
scheidungskraft.152 Tatsächlich wurde die Unterscheidungskraft in der 
Wüste offenbar als Grundfähigkeit dafür angesehen, über andere zu ur-
teilen. Deshalb werden überhaupt nur solche Personen um den Dienst 
des Schiedsrichters gebeten, denen man Unterscheidungskraft zu-
spricht – so wie Abbas Moyses, der ja auch Cassian und Germanus in die  
Unterscheidungskraft eingewiesen hatte,153 oder der eben erwähnte Ab-
bas Ammonas. Allerdings verweigern gerade diese Väter das Richten. 
Warum?

Offenbar, weil nur Menschen mit Unterscheidungskraft wissen, wie 
nah das Auseinanderhalten und das Auseinandertreiben, das Unterschei-
den und das Trennen beieinander liegen. Und wie schwer es ist, das eine 
zu tun und nicht zugleich das andere. Wie nah unterscheiden und tren-
nen beieinander liegen, weiß die deutsche Sprache ebenso gut wie die 
griechische. Hier wie dort besteht die Differenz allein in einer Präposi-
tion: scheiden – unterscheiden; κρίνειν – διακρίνειν. Das griechische Verb 
κρίνειν bedeutet nun aber gleichzeitig auch richten und verurteilen. Ge-
nau darum geht es in der Kunst der Unterscheidung: Gegensätze präzise 
zu bestimmen und sie in heilvoller Weise zusammenzuhalten, ohne sie 
aufzuheben.

Abbas Nikon musste am eigenen Leib erfahren, was passiert, wenn Men-
schen ohne Unterscheidungskraft über andere urteilen. Er wurde von sei-
nen Mitbrüdern am Berg Sinai beschuldigt, eine sexuelle Beziehung mit 
einer jungen Frau zu haben, und deshalb – gemäß den damaligen kirchli-
chen Konventionen – zu drei Jahren Isolation von der Gemeinschaft ver-

152  AP Guy IX (SC 387, 426–449).
153  Cassian, Conlationes I und II, siehe dazu oben S. 59–61.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



93

urteilt. Als sich viel später herausstellte, dass Nikon zu Unrecht verurteilt 
worden war, baten die Brüder ihn um Verzeihung und bedrängten ihn 
zu bleiben. Darauf erwiderte er: „Was das Verzeihen betrifft – es sei euch 
verziehen. Das Bleiben aber: Ich bleibe nicht hier bei euch, denn es hat 
sich kein einziger gefunden, der die Unterscheidungskraft gehabt hätte, 
mit mir mitzufühlen.“154 Die Verurteilung Nikons hatte gleich in doppel-
ter Hinsicht Trennung zur Folge: Zunächst führt die fehlende Unterschei-
dungskraft der Brüder zu einem Fehlurteil und in der Konsequenz dazu, 
dass die Leute den unschuldigen Abbas Nikon für drei Jahre aus ihrer Ge-
meinschaft ausschließen. Er hält das aus, um Buße zu tun. Danach aber 
trennt er selbst sich aus eigenen Stücken endgültig von der Gruppe mit der 
Begründung, dass er während der Zeit der Isolation wegen mangelnder 
Unterscheidungskraft auch kein Mitleid in der Gemeinschaft gefunden 
habe. Im Griechischen ist hier von „Sympathie“ die Rede. Weil echte Un-
terscheidungskraft, wie wir gesehen haben, jeden einzelnen Menschen in 
einer spezifischen Situation an seinem eigenen Maß misst, ist sie mit der 
Fähigkeit mitzufühlen oder mitzuleiden (συμπαθεῖν/sympathein) unmit-
telbar verbunden.

Gerahmt ist diese Erzählung bezeichnenderweise durch den zweifa-
chen Hinweis, „wie der Teufel die Versuchungen über die Heiligen bringt 
(πῶς ὁ διάβολος τοὺς πειρασμοὺς φέρει ἐπάνω τῶν ἁγίων)“. Der Teufel, 
im Griechischen διαβόλος (diabolos, im altdeutschen Deibel noch gut wie-
derzuerkennen), ist wortwörtlich derjenige, der durcheinanderwirft. Dass 
nun Teufel (dia-bolos) und Unterscheidungskraft (dia-krisis) sich dieselbe 
griechische Vorsilbe (δια-/dia-) teilen, weist darauf hin, wie nah hier al-
les beieinander liegt, und wie sorgfältig auch hier unterschieden werden 
muss.

Abbas Moyses stellt in der ersten Unterhaltung des Johannes Cassian fest, 
dass die Unterscheidungskraft deshalb die wichtigste aller Tugenden sei, 
weil der Teufel (diabolus) aufgrund seiner Verstellungskunst und Verfüh-
rungskraft jede Tugend in ihr Gegenteil verkehren kann, indem er „mit 
äußerst gerissener Schlauheit die üblen Dinge trügerisch als gut dar-
stellt.“155 Meist treibt der Durcheinanderbringer sein zerstörerisches We-

154  AP Nikon (Schweitzer I 563): ὅτι οὐχ εὑρέθη εἷς ἕχων διάκρισιν συμπαθῆ-
σαι μετ᾽ ἐμου.

155  Johannes Cassian, Conlatio I 19,3: ex diabolo uero cogitationum nascitur se-
ries, cum subuertere nos tam uitiorum oblectatione quam etiam occultis conatur insi-
diis, subtilissima calliditate mala pro bonis fraudulenter ostentans; und I, 20,8: „Der 

7. Unterscheiden und entscheiden



94

sen, indem er den Menschen eine Tugend vor Augen führt und sie zu Maß-
losigkeit (inimitas) in der Ausübung dieser Tugend antreibt und damit die 
Früchte dieser Tugend zerstört. Die Unterscheidung der Geister (discretio) 
bewahrt, so könnte man sagen, begeisterte Menschen vor schädlichem Fa-
natismus.

Gilt das womöglich sogar für die Unterscheidungskraft selbst: dass sie 
durch Übertreibung in etwas Schädliches kippen kann? Gibt es eine fa-
natische Weise zu unterscheiden? Im Gespräch mit Moyses äußert Ger-
manus genau diese Befürchtung, wenn er fragt „wie man erkennen kann, 
ob es sich um die echte Discretio aus Gott handelt oder um die falsche, 
diabolische“.156 Was wäre eine diabolische Unterscheidung? Die Antwort 
liegt auf der Hand: Eine, die trennt. Und dies ist der Fall, wenn Urteilen in 
Verurteilen kippt, wie das Beispiel des Nikon gezeigt hat.

Für die Wüstenmönche ist die Gerichtssituation der heikle Punkt, an 
dem Urteilen in Verurteilen, Unterscheidung in Trennung kippt. Im Fall 
der Verurteilung des Abbas Nikon kamen auch in der Wüste die kirchli-
chen Bußregeln zur Anwendung. Eine Verurteilung hatte die Trennung 
von der Gemeinschaft zur Folge, und die übliche Bußzeit betrug bis zu drei 
Jahren. Viele Wüstenmönche versuchten, diese Zeit auch bei tatsächlichen 
Vergehen – im Fall des Nikon lagen die Brüder ja falsch in ihrem Urteil – 
auf ein Minimum zu reduzieren. Was könnte anderes dahinterstehen als 
der Versuch, ein richtiges und angemessenes Urteil nicht zu einem Anlass 
für Trennung werden zu lassen, mit anderen Worten: als ein Versuch zu 
unterscheiden ohne zu trennen?

Gut und Böse, nützlich und schädlich müssen zwar unterschieden wer-
den, aber sie können in dieser Welt nie ganz klar voneinander getrennt 
werden. So sehr der Mensch sich im Urteilen üben soll, so sehr muss er sich 
davor hüten, dass sein Urteilen ins Verurteilen kippt. Denn das könnte das 
zerstörerische Werk des diabolischen Durcheinanderbringers sein.

Deshalb soll das Verurteilen besser Gott überlassen werden: „Nichts er-
zürnt Gott so sehr und nichts entblößt den Menschen so sehr und führt 
ihn in die Verlassenheit als die Verleumdung, das Verurteilen und die Ver-

Diabolus täuscht, indem er sich mit dem Anstrich der Heiligkeit bedeckt. (diabolus 
decipit cum fuerit colore sanctitatis obtectus)“.

156  Johannes Cassian, Conlatio II 9, 1: quomodo ergo adquiri debeat cupimus 
edoceri, aut quemadmodum utrum uera et ex deo, an falsa et diabolica sit possit ag-
nosci. 

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



95

achtung des Nächsten, denn das Richten ist schwerer als jede Sünde“ heißt 
es in einem Apophthegma aus dem Großen Gerontikon. „An Gott allein 
ist es zu richten und zu verurteilen; an ihm, der die Verfassung eines je-
den kennt, dessen Kraft, dessen Lebenswandel, dessen Gnadengaben, und 
auch dessen Temperament und Fähigkeit. Und er richtet jeden danach, wie 
er allein es weiß.“157

Diese Worte erinnern an den oben aus einem koptischen Apophthegma 
angeführten Vergleich Gottes mit einem Töpfer, der ganz verschiedene 
Gefäße aus der Erde formt und sich um ihr Gedeihen entsprechend ihrer 
Verschiedenheit in gleicher Weise sorgt. Nur Gott weiß um alle Dimensio-
nen eines Lebens, die zu einem angemessenen – im alten, oben erläuterten 
Sinn: symmetrischen – Urteil führen können.158

Die Notwendigkeit des richtigen Maßes muss also auch auf die Unter-
scheidungskraft selbst angewendet werden. Im Fall des Richtens führt sie 
zu der Einsicht, dass der Mensch die Bedingungen für ein rundum ange-
messenes Urteil über andere Menschen aufgrund seines begrenzten Wis-
sens gar nicht erfüllen kann. Anders verhält es sich mit dem Willen zum 
Tun des Guten.

Entscheidung zum Guten

Komplementär zur Warnung vor dem Verurteilen anderer Menschen steht 
die Aufforderung zur Entscheidung zum Guten. Sie ist nicht auf Taten 
beschränkt, sondern betrifft zunächst einmal die Gedanken. Da es in der 
Wüste nicht primär um die Durchsetzung moralischer Normen, sondern 
um das innere Leben der Menschen geht, ist das Gute nicht von außen 
definiert, sondern als dasjenige, was der Seele in ihrem Sehnen nach Got-
tesgegenwart nutzt. Dies herauszufinden, ist Hauptaufgabe und Hauptfä-
higkeit der Unterscheidungskraft. Sie kann die guten, zu Gott führenden 
Gedanken erkennen. Da aber Unterscheidungskraft ohne Entscheidungs-
kraft wirkungslos wäre, müssen Wissen und Willen zusammenwirken, 
damit der Mensch sich auf Gott hin entfalten kann.

157  Mega Gerontikon 9,53 (Schweitzer III, S. 142).
158  Dieser Gedanke kann allerdings so weit getrieben werden, dass Gott selbst 

als Zuschauer, oder gar Voyeur, erscheint. Dies zeigt ein dem Johannes dem Per-
ser zugeschriebenes Apophthegma, in dem ein Alter einen anderen bei sexuellen 
Handlungen mit einem Knaben sieht, ihn aber nicht zurechtweist, sondern sagt: 
„Wenn Gott, der sie geschaffen hat und sieht, sie nicht verbrennt – wer bin ich, 
sie zurechtzuweisen?“ (AP Johannes der Perser 1 = Schweitzer I 416). Siehe dazu 
Schroeder, Eye (2009), 333–347.

7. Unterscheiden und entscheiden



96

Ein anonymer Spruch vergleicht die menschlichen Seelen mit den Ze-
dern des Libanon, die im Stolz auf ihre Größe und Höhe glauben, un-
schlagbar zu sein. Doch es kommen Menschen mit einer Axt und bringen 
die Zedern zu Fall. Die Zedern stehen hier, so klärt der Spruch auf, für die 
Seelen, die Axt für die Dämonen und der Griff der Axt für die Willens-
regungen (θηλήματα). Die Dämonen allein würden es nicht schaffen, die 
Seelen zu Fall zu bringen, aber mit Hilfe der menschlichen Willensregun-
gen gelingt es ihnen.159 Ein anderer Spruch aus der anonymen Sammlung 
nimmt die nautische Metaphorik auf, die wir bei Synkletike angetroffen 
haben, und erklärt: „Nicht, dass die Gedanken (λογισμοί) überhaupt in 
uns hineingehen, wird uns zum Verhängnis, sondern dass die Gedan-
ken schlecht gebraucht werden. Denn wegen der Gedanken erleidet man 
Schiffbruch, und wegen der Gedanken wird man gekrönt.“160 Über den 
Gebrauch oder Nichtgebrauch der Gedanken entscheidet der Wille. Dabei 
bedeutet Gebrauch nicht automatisch Handeln. Die erste Entscheidung, 
die der Mönch willentlich zu treffen hat, ist vielmehr, mit welchen Ge-
danken er sich überhaupt beschäftigen und welche er ignorieren möchte. 
Johannes Cassian zufolge verglich Abbas Moyses die Willensübung des 
Herzens mit einem Mühlrad, das unweigerlich vom Wasser angetrieben 
und am Laufen gehalten wird. Die permanente Bewegung kann nicht an-
gehalten oder unterbrochen werden. Aber es steht in der Macht des Mül-
lers zu entscheiden, welches Getreide gemahlen wird. Ebenso kann auch 
der Mönch nicht verhindern, dass er permanent von der Unstetigkeit der 
Gedanken in Bewegung gehalten wird. Aber er kann und muss willentlich 
entscheiden, welche Gedanken gemahlen werden, und er kann die schäd-
lichen durch Nichtbeachtung aussortieren.161

Allerdings muss der menschliche Wille dabei das Kunststück vollbrin-
gen, sich selbst zu überwinden. Immer wieder betonen die Vätersprüche, 
dass der Eigenwille (θέλημα) die Menschen ins Verderben führt. Beson-
ders häufig findet sich diese Warnung bei Poimen: „Der Eigenwille, die 
Ruhe und die Gewöhnung daran – das wirft den Menschen nieder“.162 
Mit diesem kurzen Satz macht Poimen auf den immer wieder von neuem 

159  AP Guy X 131 (SC 387, 556). 
160  AP Guy X 123 (Schweitzer II 1218): οὐ τὸ εἰσέρχεσθαι λογισμοὺς εἰς ἡμᾶς 

τοῦτό ἡμῖν κατάκριμα, ἀλλὰ τὸ κακῶς χρήσθαι τοῖς λογισμοῖς. ἕστι γὰρ ἐκ λογι-
σμῶν ναυαγῆσαι καὶ ἔστιν ἐκ λογισμῶν στεφανωθῆναι.

161  Johannes Cassian, Conlationes I 18.
162  AP Poimen 83 (Schweitzer I 657): τὸ θέλημα καὶ ἡ ἀνάπαυσις καὶ ἡ τοῦτων 

συνήθεια καταβάλλει τὸν ἄνθρωπον. Siehe auch AP Poimen 67 (Schweitzer I 
641): „Unser Wille, das sind die Dämonen“. 

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



97

anhebenden und daher verderblichen Kreislauf aus Wünschen, Wunsch
erfüllung und erneutem Wünschen aufmerksam. Die Ruhe, die mit der 
Erfüllung eines Wunsches erreicht werden kann, ist eben nur ein ermüde-
tes Pausieren (ἀνάπαυσις/anapausis) und nicht das lebhafte Verharren in 
Gottes Gegenwart (ἡσυχία/hesychia). In einem etwas längeren Ausspruch 
vergleicht Poimen den Eigenwillen mit einer Mauer aus Erz, die den 
Menschen von Gott trennt, mit einem Fels, an dem alles abprallt. Wenn 
nun der Mensch seinen Willen aufgibt, dann kann er mit dem Psalm-
vers (17,30) sagen: „In meinem Gott werde ich die Mauer übersteigen“. 
Wenn allerdings ein Rechtsanspruch (δικαίωμα) mit dem Willen verbun-
den wird, dann ermüdet der Mensch.163 Hier wird davor gewarnt, dass der 
(im Grunde unvermeidbare) Kreislauf der Willensbefriedigung zu einer 
Anspruchshaltung führt. Erst diese Anspruchshaltung – das Gefühl, ein 
Recht zu haben auf Nahrung, Schmerzfreiheit, Genuss – trennt von Gott.

Deshalb kann Moyses, als er nach der Übereinstimmung des Tuns 
mit dem Beten gefragt wird (griechisch steht hier das Wort ‚Symphonie‘: 
συμφώνησις πράξεως μετὰ εὐχῆς), die paradoxe Antwort geben: „Dass 
wir das, worum wir beten, nicht mehr tun. Denn wenn der Mensch seine 
Willensregungen (τὰ θελήματα) loslässt, dann versöhnt sich Gott mit ihm 
und nimmt sein Gebet an“.164 Es ist zu beachten, dass von den Willens-
regungen hier im Plural die Rede ist, was auf die Schwierigkeit hinweist, 
überhaupt zu erkennen, was man will. Während dieser Spruch aber wie 
eine Aufforderung zur Selbstverleugnung klingen mag, sind für Isidor die 
Gefühle und Stimmungen der Seele – konkret die Traurigkeit, welche der 
Kreislauf des Eigenwillens in der Seele auslöst – wichtige Signale, die nicht 
ignoriert werden dürfen:

„Die Einsicht (σύνεσις) der Heiligen besteht darin, den Willen Gottes [hier das-
selbe Wort wie für die menschlichen Willensregungen, aber im Singular: θέλημα] 
zu erkennen. Alles überwindet der Mensch im Gehorsam zur Wahrheit, weil er 
das Abbild und das Gleichnis Gottes ist. Von allen Geistern ist dieser schreck-
lich: seinem eigenen Herzen folgen, das heißt seinem eigenen Gedanken (τῷ ἰδίῳ 
λογισμῷ), und nicht dem Gesetz Gottes. Später wird der Gedanke ihm zu Trauer 
(ὕστερον γίνεται αὐτῷ εἰς πένθος), weil er das Geheimnis nicht erkannt und auch 
den Weg der Heiligen nicht gefunden hat, um auf diesem zu wirken.“165

163  AP Poimen 54 (Schweitzer I 628).
164  AP Moyses 17 (Schweitzer I 511).
165  AP Isidor 9 (Schweitzer I 365).

7. Unterscheiden und entscheiden



98

Dieses Apophthegma ist aus mehreren gewichtigen Worten und Konzepten 
komponiert und enthält eine ganze, komprimierte Lehre vom Menschen. 
Isidor setzt ein mit der biblischen Idee von der Gottebenbildlichkeit des 
Menschen (Gen 1,26 f.) und leitet davon die Fähigkeit ab, alle Dinge über-
winden zu können. Möglicherweise sind hier konkret bereits die Geister 
(πνεύματα) im Blick, denn der folgende Satz setzt mit demselben Wort ein: 
alles (πάντων) kann der Mensch beherrschen, und aller (πάντων) Geister 
schlimmster ist… dem eigenen Herzen (καρδία) und Gedanken (λογισμός) 
zu folgen. Alles überwinden zu können, schließt also das eigene Ich mit 
ein. Dem Eigenwillen des Menschen steht das „Gesetz Gottes“ (νόμος) ge-
genüber, welches allerdings ebenso wenig näher bestimmt ist wie zuvor die 
„Wahrheit“ (ἀληθεία), der der Mensch gehorchen muss. Da im folgenden 
Satz vom Geheimnis (μυστήριον) die Rede ist, ist anzunehmen, dass der 
Verzicht auf eine eindeutige Definition von Wahrheit und Gesetz durchaus 
beabsichtigt ist. Deutlich ist jedenfalls, dass Gottes Wille für den Menschen 
offenbar nicht im eigenen Herzen und Denken zu finden ist. Besonders be-
merkenswert ist nun aber der Gedanke, dass es den Menschen mit Traurig-
keit (πένθος) erfüllt, wenn er das göttliche Geheimnis nicht erkannt hat. Im 
Umkehrschluss bedeutet das: Nur wenn der Mensch das Geheimnis Gottes 
außerhalb des eigenen Denkens und Wünschens erkennt, wird ihn Freude 
ergreifen. Die klärende Funktion der seelischen Stimmungen ist angesichts 
der Aufforderung zur Überwindung des Eigenwillens bemerkenswert. Die 
Stimmungen der Seele – Traurigkeit oder Freude – zeigen dem Menschen, 
ob er auf gesundem oder schädlichem Weg ist. Die Traurigkeit kann daher 
auch als Tugend angesehen werden.166 Dasselbe gilt aber auch für die Hei-
terkeit. Abbas Joseph begrüßt seine Gäste einmal hocherfreut und verkün-
det ihnen in heiterer Stimmung (προθυμούμενος): „Heute bin ich König, 
denn ich habe die Leidenschaften beherrscht.“167

Dieses Vertrauen in die natürlichen Regungen der Seele unterschei-
det die Wüstenmönche von anderen asketischen Gruppen der hellenis-
tisch-römischen Welt. Es ist eine Folge der positiven Einschätzung der 
Natur des Menschen, welche die Wüstenmönche mit den Stoikern teilen. 
Abbas Nisteroos empfiehlt: „Tu, was du deine Seele in Übereinstimmung 

166  Die Bedeutung des Trauerns hat Müller, Weg (2000), ausführlich darge-
stellt.

167  AP Joseph 10 (Schweitzer I 393): καὶ ἐπερωτώντων ἀυτὸν, ἔχαιρε. καὶ 
προθυμούμενος ἔλεγεν αὐτοῖς. ἐγὼ βασιλεὺς εἰμι σήμερον. ἐβασίλευσα γὰρ ἐπὶ τὰ 
πάθη.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



99

mit Gott wollen siehst, und bewache dein Herz.“168 Es geht also darum, 
die von den Gedanken erzeugten Willensregungen im Herzen vom Wol-
len der Seele, die zu Gott strebt, zu unterscheiden und dann mit aller Wil-
lenskraft dem Wollen der Seele zu folgen, die – wie Johannes Cassian es in 
ganz unchalcedonensischer Weise formuliert hatte – mit der Gnade Gottes 
„irgendwie untrennbar vermischt und verschlungen“ ist.169

Eine schöne Geschichte über die Anfechtungen und Ambivalenzen des 
Eigenwillens erzählt Abbas Niketas über zwei Brüder, die zusammen in 
einem Kellion lebten.170 Das Fundament für ihr jahrelanges Zusammen-
sein „mit viel Liebe (μετὰ πολλῆς ἀγάπης)“ war, dass jeder sich entschie-
den hatte, immer den Willen (τὸ θέλημα) des anderen zu tun. Mit anderen 
Worten: Sie nutzten ihren Willen, um ihren Eigenwillen zu überwinden. 
Das sah „der Feind“, der Diabolos, und versuchte sie zu trennen, indem er 
dem einen als Taube und dem anderen als Krähe im Vorhof ihrer Lehm-
hütte erschien. Die beiden Brüder gerieten nun über die Identifikation des 
Vogels in heftigen Streit, „bis aufs Blut“ – und trennten sich. Nach drei Ta-
gen aber kamen sie zur Besinnung, „schüttelten den Kopf, kamen wieder 
zu sich, kehrten zueinander um und einigten sich darauf, dass das, was 
jeder von ihnen gesehen hatte, ein Vogel sei.“ Von da an erkannten sie die 
Anfechtung des Feindes und blieben zusammen bis zum Ende, ohne sich 
noch einmal zu trennen.

Man kann in dieser Erzählung eine Warnung vor der trennenden Wir-
kung dogmatischer Rechthaberei sehen, die das Potenzial hat, eine lang-
jährige Beziehung zu sprengen. Die auf Trennung zielenden Kräfte werden 
klar als Verführung des Teufels eingeführt, der die Liebe zwischen zwei 
Brüdern zu zerstören sucht. Nach einer kurzen Zeit der Verunsicherung 
aber finden die Brüder eine Lösung, die sie vor der Trennung bewahrt: Sie 
einigen sich auf die übergreifende gemeinsame Wahrheit dessen, was beide 
für richtig halten. Mit anderen Worten: sie gründen ihr Zusammenbleiben 
auf die gemeinsamen Grundlagen, auf die sie sich beide einigen können, 
und gewichten die Konkretion, über welche sie uneins sind, geringer.

168  AP Nisteroos 2 (Schweitzer I 557): ὃ οὖν θεωρεῖς τὴν ψυχήν σου θέλουσαν 
κατὰ θεὸν, τοῦτο ποίησον καὶ φύλαξον τὴν καρδίαν σου.

169  Johannes Cassian, Conlatio XIII 11: Et ita sunt haec quodammodo indiscrete 
permixta atque confusa (…) Siehe dazu oben, S. 66.

170  AP Niketas (Schweitzer I 565). Eine derart gleichberechtigte Beziehung 
zweier gemeinsam lebender Asketen ist eher selten. Häufig verpflichtete sich der 
Jüngere zum Gehorsam gegenüber dem Älteren.

7. Unterscheiden und entscheiden



100

8. Erkenntnis aus Erfahrung

Bei aller Vielstimmigkeit scheinen sich die Wüstenväter darin einig ge-
wesen zu sein, dass die Unterscheidung der Geister (διάκρισις / discretio) 
die wichtigste Fähigkeit und Tugend des monastischen – oder überhaupt 
des menschlichen – Lebens ist. Sie bewahrt vor jeder Art von Übertrei-
bung, die dem Menschen Schaden an Körper oder Seele zufügt. Die Fä-
higkeit zur Unterscheidung ist in der Natur des Menschen durch Gottes 
Gnade angelegt, muss aber mit Ausdauer ausgebildet und mit Umsicht an-
gewandt werden. Dass menschliches und göttliches Tun zwar unterschie-
den, aber nicht voneinander getrennt werden können, ist eine im fünften 
Jahrhundert keineswegs selbstverständliche theologische Einsicht, wie 
der sogenannte Pelagianismus-Streit zwischen Augustinus und den Mön-
chen in Gallien zu Beginn des Jahrhunderts zeigt.171 Für die Wüstenvä-
ter besteht der menschliche Anteil in der permanenten Übung der Selbst-
erkenntnis und in dem Willensentschluss, dieser Erkenntnis gemäß zu 
denken und zu handeln. Dabei betonen die Apophthegmata Patrum das 
situative Gelingen der Unterscheidung besonders stark. Sie sind nicht an 
grundsätzlichen, sondern an konkreten Verhältnisbestimmungen inter-
essiert. Individuelle Persönlichkeit(en) sowie Zeit und Ort müssen in ih-
rem Zusammenspiel wahrgenommen werden, um angemessen entschei-
den und handeln zu können. Deshalb enthalten die Apophthegmata auch 
äußerst selten allgemeingültige Aussagen oder Empfehlungen. Eine sel-
tene Ausnahme ist das Verbot zu richten, also andere zu verurteilen und, 
komplementär dazu, die Aufforderung sich für das Gute willentlich und 
aktiv zu entscheiden. Aber was dieses Gute ist, wird nicht definiert. Wer 
diese Sprüche und Geschichten aus der Wüste liest, wird auf die Notwen-
digkeit eigener Selbstwahrnehmung und Unterscheidungskraft zurückge-
worfen. Selbst die erfahrensten Meister der Unterscheidung müssen jeden 
Tag von neuem beginnen, wie verschiedentlich gemahnt wird: „Nimm die 
Versuchungen weg, und niemand wird gerettet…“ ist von Antonios über-
liefert,172 und von Amma T heodora: „Wir können nicht Erben des Him-
melreichs werden, außer durch Bedrängnisse und Versuchungen.“173

171  Zum Pelagianismus- bzw. Semipelagianismus-Streit siehe die sehr präzisen 
Analysen von Schenk, Bildung (2023), 131–154, die Cassian vielleicht etwas um-
ständlich, aber sachlich zutreffend „zwischen (Semi-)Augustinismus, (Semi-)Pela-
gianismus und (monastischer) Eigenständigkeit“ verortet (S. 151). 

172  AP Antonios 5 (Schweitzer I 5).
173  AP T heodora 2 (Schweitzer I 2).

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



101

Während die Apophthegmata den Eindruck vermitteln, dass manche 
Menschen mehr und andere weniger natürliches Talent zur Unterschei-
dung der Geister haben, geht Johannes Cassian davon aus, dass diese wich-
tigste Tugend mit der richtigen Methode von jedem Menschen erlernt wer-
den kann. Diese Überzeugung (oder Hoffnung) geht allerdings mit einigen 
Vereinfachungen oder Verkürzungen im Verständnis der Unterscheidung 
gegenüber den Apophthegmata einher. Erstens setzt Cassian die Unter-
scheidungskraft mit der Mäßigung in der Askese (moderatio) gleich. Bei 
ihm stellt die Unterscheidung wie eine Waage das gesunde Mittelmaß 
zwischen Nachlässigkeit und Übertreibung in der Übung der Tugenden 
sicher. So verstanden, lässt sie sich auch unabhängig von Persönlichkeit, 
Zeit und Ort anwenden. Damit ist sie handhabbarer, deckt aber auch we-
niger Erfahrungsvielfalt ab als in den Apophthegmata Patrum. Zweitens 
kommt der Mönch zur Unterscheidung der Geister bei Cassian weniger 
durch die Betrachtung ihrer Wirkungen auf die individuelle Seele, son-
dern durch die Erkenntnis ihres Ursprungs. „Diesen dreifachen Ursprung 
der Gedanken [d.h. aus Gott, vom Teufel, vom Menschen] müssen wir also 
sorgfältig beobachten und alle Gedanken, die in unserem Herzen aufstei-
gen, mit scharfer Unterscheidung auseinanderhalten (sagaci discretione 
discutere), indem wir ihren Ursprung, ihre Ursachen und Urheber von 
Anfang an aufspüren um beurteilen zu können, wie wir uns ihnen gegen-
über verhalten müssen“.174 Auch kann Cassian, wie schon Evagrios Ponti-
kos, acht Hauptlaster präsentieren, aus denen sich alle anderen Regungen 
im Menschen ableiten lassen.175 Dagegen betonen viele Apophthegmata, 
wie unzählig und vielfältig die Geister und Gedanken sind und dass jeder 
Mönch einen eigenen Hauptgeist zu bekämpfen habe. Und schließlich hat 
bei Cassian die Gemeinschaft ein deutlich größeres und positiveres Ge-
wicht als in den Apophthegmata. Seine dem Moyses in den Mund gelegte 
Empfehlung, „was auch immer unser Denken hervorbringt, auf die Waage 
unseres Herzens zu legen und mit dem gerechtesten Gleichgewicht abzu-
wägen (aequilibratione iustissima perpendamus), ob es die volle Anerken-

174  Johannes Cassian, Conlatio I 20: Hanc igitur tripertitam rationem oportet 
nos iugiter obseruare et uniuersas cogitationes quae emergunt in corde nostro sagaci 
discretione discutere, origines earum et causas auctoresque primitus indagantes, ut 
quales nos ei praebere debeamus ex illorum merito qui eas suggerunt considerare 
possimus. 

175  Johannes Cassian, Conlatio V. Diese Unterhaltung führen Cassian und Ger-
manus mit Abbas Serapion. Inhaltlich verdankt sie sich aber sicherlich auch Evag-
rios Pontikos, der als erster die Lehre von den acht Hauptlastern (schriftlich) for-
muliert hatte, siehe dazu Schenk, Bildung (2023), 18–20.

8. Erkenntnis aus Erfahrung



102

nung der Gemeinschaft hat (plenum sit honestate communi)“,176 wäre als 
Spruch in einer Apophthegmen-Sammlung nur schwer vorstellbar. Ge-
genüber Cassians Vertrauen in die Mehrheit erzählt eine nennenswerte 
Zahl von Apophthegmata davon, dass die Gemeinschaft gerade hinsicht-
lich der Unterscheidungskraft anfällig für Fehlleistungen ist, wie wir bei 
Abbas Johannes und Abbas Nikon gesehen haben.177

Diese Unterschiede sind größtenteils auf das Anliegen Cassians zurückzu-
führen, die Weisheit der Wüstenväter für sein Klosterprojekt im Westen 
fruchtbar zu machen. Hierfür brauchte es eine systematische Einführung 
in die Gedankenwelt der Wüste und zugleich Hinweise zur Anwendbar-
keit unter anderen Bedingungen. Insofern ist es bemerkenswert, dass Cas-
sian nicht einfach eine konsistente Lehre niederschrieb, wie Evagrios Pon-
tikos es getan hatte, der in der Wüste sein Lehrer gewesen war, sondern 
dass auch er in seinen Conlationes die Vielstimmigkeit der Wüstenväter 
literarisch inszenierte. Im Vorwort weist Cassian selbst auf die Heraus-
forderung hin, der er sich gegenübersah: „So öffnet sich vor mir, der ich 
im Hafen des Schweigens vor Anker liege, ein unermesslich weites Meer, 
dass ich es wagen sollte, etwas über die Einrichtung und die Lehre so vie-
ler Männer in schriftlicher Erinnerung festzuhalten.“178 In seinen Insti-
tutiones monachorum hatte er wenige Jahre zuvor die äußere Gestaltung 
des Lebens der Mönche und die Lehre von den acht Hauptlastern „mit 
eigener Stimme“ beschrieben. Nun wählte er eine Form, die wegen ihres 
Unterhaltungswerts bei spätantiken Bildungseliten bekannt und beliebt 
war, die aber auch die Gesprächskultur in der Wüste für die Leserschaft 
greifbar machte. Indem er die verschiedenen thematischen Unterhaltun-
gen auf unterschiedliche Väter aufteilt und diese bisweilen durchaus un-
terschiedliche Akzente setzen lässt, trägt auch Cassian zur vielstimmigen 
Überlieferung der Wüstenweisheit bei.

Gemeinsam ist den Apophthegmata und den Unterhaltungen des Cassian, 
dass die in ihnen vermittelte Weisheit aus der persönlichen und zugleich 
kollektiven Erfahrung von Menschen gewonnen ist und dass mit diesen 
Erfahrungen argumentiert wird. Dies unterscheidet sie in signifikanter 
Weise sowohl von älteren orientalischen Weisheitstraditionen als auch 

176  Johannes Cassian, Conlatio I 21.
177  Siehe oben S. 90–95.
178  Johannes Cassian, Conlationes Prolog 3.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



103

von den philosophischen und religiösen Hauptströmungen ihrer Zeit. 
Wüstenweisheit ist Erkenntnis aus Erfahrungen.

Innerhalb der großen Geistesströmungen der Zeit bedeutet das eine deut-
liche Aufwertung der leib-seelischen Erfahrung und ihrer Bedeutung für 
das religiöse Leben. In platonischen und gnostischen Lehren werden Seele 
und Leib, Sinnliches und Körperliches als Gegensätze aufgefasst.179 Er-
kenntnis ist dann eine rein geistige Angelegenheit, eine Einsicht in die 
Ideen und Urprinzipien des Seins. Dabei hatten dualistische Konzepte zur 
Zeit der Wüstenmönche eine besondere Überzeugungskraft. Der im drit-
ten Jahrhundert in Persien entstandene und zwischen dem fünften und 
siebten Jahrhundert über das gesamte Römische Reich verbreitete und flo-
rierende Manichäismus basierte auf der Lehre von zwei Urprinzipien, Gut 
und Böse, die am Anfang der Zeiten im göttlichen Lichtreich und im Reich 
der Finsternis voneinander getrennt waren, in der Gegenwart auf unheil-
volle Weise miteinander vermischt sind und in einer besseren Zukunft 
wieder voneinander getrennt sein werden. Die Menschen finden ihr Heil, 
indem sie zur neuerlichen Trennung, zur „Entmischung“ des Lichtes von 
der Dunkelheit, des Geistigen vom Körperlichen beitragen. Diese Welt-
sicht hebt, wie auch andere gnostische Lehren, bei den Anfängen an: Das 
Menschenbild wird aus einer Kosmologie abgeleitet, die dem Menschen 
nur durch Offenbarung zugänglich gemacht und durch Missionare in der 
Welt verbreitet werden kann. Der Religionsstifter Mani führte seine Lehre 
auf einen Offenbarungsengel zurück, den er seinen „Zwilling“ nannte,180 
und die Anzahl an gnostischen Offenbarungs- und Visionsschriften ist 
trotz bewusster Unterdrückung der Überlieferung durch die staatlichen 
und christlichen Autoritäten seit dem vierten Jahrhundert eindrücklich. 
Dass sie auch in den Wüsten Ägyptens bekannt waren, zeigt der Fund von 
13 Codices mit verschiedenen, zum größten Teil gnostischen Schriften in 
koptischer Sprache, die im späten vierten Jahrhundert in der Nähe eines 
Klosters im oberägyptischen Nag Hammadi eingelagert worden waren.181 

179  Constas, Sleep (2002), 91–124, macht die Wende bei Gregor von Nyssa aus. 
„T he recapitulation of the intelligible and the sensible in the human person-body 
and soul-constitutes a harmony of opposites, a unification of creation within the 
human microcosm, in order for the cosmos as a whole to be united to God.“ (99).

180  Zum Leben und Selbstverständnis Manis siehe – stellvertretend für die 
reiche Forschungsliteratur der letzten 50 Jahre – Gardner, Founder (2020).

181  Es ist nicht geklärt, ob es sich bei dem Fund der Nag-Hammadi-Codices um 
eine Klosterbibliothek oder um einen „Giftschrank“ handelt – ob er also bezeugt, 
dass die Schriften im nahegelegenen Kloster gelesen und auch in staatlichen Verfol-
gungen bewahrt und beschützt wurden, oder ob er eher darauf hindeutet, dass sich 

8. Erkenntnis aus Erfahrung



104

Da in diesen gnostisch grundierten Weltsichten alles Körperliche dem 
Reich der Finsternis entstammt, können sinnliche und leibliche Erfah-
rungen eines einzelnen Menschen nicht zu heilsamer Erkenntnis beitra-
gen. Die Erkenntnis über das eigene Sein muss auf geistige Weise erwor-
ben werden.182 Wer in die Lehre eingeweiht ist, kann sein Leben mithilfe 
der Gemeinschaft an der Erkenntnis ausrichten.

Die christlichen Asket:innen in der Wüste hingegen suchen den Weg zum 
Heil nicht durch Einsicht in das Wesen der Dinge, nicht durch prinzi-
pielle Erkenntnis, sondern durch permanente Selbstbeobachtung, und 
nicht durch Trennung vom Körper, sondern durch Bewährung im Körper.

Wie auch in gnostischen Weltbildern, gilt der Mensch bei den Wüsten-
vätern als ein Mikrokosmos, in dem sich die makrokosmischen Kämpfe 
auf kleiner Ebene abspielen.183 Aber ihre permanente Selbstbeobachtung 
führt die Mönche zu der Erkenntnis, dass nicht zwei Prinzipien gegen-
einander kämpfen, sondern unzählige Geister und Gedanken im Men-
schen und in dieser Welt miteinander interagieren. Zwar hatte es auch für 
Abbas Moyses, als er in seiner Zelle von Geistern und Gedanken geplagt 
und zur Erholung von seinem geistlichen Vater auf das Dach seiner Lehm-
hütte geführt wurde, etwas Tröstliches und Bestärkendes zu sehen, dass 
er ein Teil des großen Kampfes zwischen Gut und Böse ist. Aber er kehrt 
doch wieder hinunter zurück in seine Zelle, um sich den vielen Geistern 
in seinem Inneren mit Unterscheidungskraft zu stellen.184 Und er kann 
damit rechnen, dass nicht nur die schädlichen Geister ihn bestürmen und 
in Traurigkeit stürzen werden, sondern dass es auch solche gibt, die in 
ihm eine leib-seelische Heiterkeit und eine Ahnung göttlicher Gegenwart 
verursachen.

Abbas Poimen wird einmal, in einer von einem dritten Bruder arrangier-
ten „Spitzenbegegnung“ zwischen zwei angesehenen Altvätern, von einem 
anderen Anachoreten besucht. Als der Besucher beginnt, „über Geistliches 
und Himmlisches“ zu sprechen, wendet Poimen sich von ihm ab und 
sagt kein Wort. Vom vermittelnden Bruder zur Rede gestellt, erklärt der 
Alte: „Wenn er mir von den Leidenschaften der Seele (περὶ ψυχῆς παθῶν) 

die Klöster an der Verfolgung gnostischer und manichäischer Gruppierungen und 
ihrer Schriften beteiligt haben.

182  Grundlegend ist noch immer Nagel, Studien (1979). 
183  Siehe dazu Coon, Architecture (2020), 51–65.
184  Siehe oben S. 73 f.

III  Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste



105

gesprochen hätte, hätte ich ihm geantwortet. Wenn aber von geistlichen 
Dingen (περὶ πνευματικῶν) – davon weiß ich nichts.“ Beim zweiten Ver-
such reden sie dann über die Leidenschaften der Seele, und der Besucher 
bemerkt danach erfreut: „Tatsächlich, dies ist der wahrhaftige Weg (ἡ 
ἀληθινὴ ὁδός)“.185

Diesen „wahrhaftigen Weg“ eröffnen sowohl die Apophthegmata Pa-
trum als auch Johannes Cassian ihren Lesern. Die von ihnen bewahrte 
– manchmal vielleicht auch erzeugte – Vielstimmigkeit dient nicht allein 
der Unterhaltung, auch wenn das ein wichtiger Aspekt sein mag. Die Viel-
stimmigkeit ist die literarische Form für den Weg, auf dem Erkenntnis 
über den Menschen nicht losgelöst von menschlichen Erfahrungen ge-
wonnen werden kann und dessen Ziel nicht die prinzipielle Trennung, 
sondern die angemessene Unterscheidung von Geistern und Gedanken, 
Gut und Böse, Außen und Innen, Körper und Seele ist. Damit zeigt sich 
in der Unterscheidung der Geister bei den Wüstenmönchen eine Grund-
tendenz, die der Formel von Chalcedon zur Unterscheidung der Naturen 
nicht unähnlich ist: Beide verweigern exakte und allgemeingültige „on-
tologische“ Definitionen und schaffen dadurch Raum für Denkvarian-
ten und Erfahrungsvielfalt. In beiden Fällen geht es darum, Gegensätze 
wahrzunehmen und als solche in einem spannungsvollen Verhältnis zu-
sammenzuhalten, ohne sie als paradox zu negieren oder in etwas Drittes 
aufzulösen. In beiden Fällen steckt hinter diesem Anliegen ein gewisser 
Pragmatismus. In Chalcedon verdankt er sich dem Eingeständnis, dass 
der Konflikt zwischen den kirchlichen und den kaiserlichen Autoritäten 
sich nicht anders als mit einem theologischen Kompromiss lösen ließ. In 
der Wüste ist der Pragmatismus der aus Erfahrung gewonnenen Einsicht 
geschuldet, dass sich die inneren Kämpfe des Menschen nicht dauerhaft 
beruhigen lassen. Dieser Pragmatismus ermöglichte sowohl in Chalcedon 
als auch in der Wüste Denkzugänge zu Welt und Mensch, die man in ih-
rer Offenheit im Christentum dieser Zeit ansonsten eher vergeblich sucht.

185  AP Poimen 8 (Schweitzer I 582).

8. Erkenntnis aus Erfahrung



106



107

IV

Bewahren und Bewahrheiten:
Die Koproduktion religiöser Traditionen

1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert

Die Akten des Konzils von Chalcedon und die Apophthegmata Patrum 
liegen heute in Sammlungen vor, die das Ergebnis hochkomplexer Über-
lieferungszusammenhänge sind. Eine kritische Edition eines Originaltex-
tes zu erstellen, hat sich in beiden Fällen als unmöglich erwiesen. Die mo-
dernen Logiken von Original und Kopie scheitern an solchen Überliefe-
rungsbeständen. Das wirft einen Schatten auf ihren Wert als historische 
Quellen. Was wirklich geschehen ist und gesagt wurde in Chalcedon und 
in den Wüsten, lässt sich anhand dieser Texte nur unter mehrfachem Vor-
behalt und mit bleibender Unsicherheit rekonstruieren. In anderer Hin-
sicht aber halten gerade solche unübersichtlichen Überlieferungsbestände 
Entdeckungen und Erkenntnisse für historisches und theologisches Den-
ken bereit.

Das fünfte Jahrhundert gilt als die Zeit, in der mit den trinitarischen 
und christologischen Dogmen nicht nur die theologische Lehrbildung der 
Alten Kirche, sondern auch die hellenistisch-römische Antike an ihr Ende 
kommen. Das Christentum wird zur Mehrheitsreligion im Römischen 
Reich. Pagane Kulte, Judentum, Manichäismus und viele andere religiöse 
Gruppen werden aus dem öffentlichen Leben verdrängt. Kirchliche und 
staatliche Autoritäten gehen enge Verbindungen zu beiderseitigem Vor-
teil ein. Die Fixierung und Vereinheitlichung dogmatischer Lehren und 
liturgischer Praktiken werden von kirchlichen und staatlichen Akteuren 
gemeinsam vorangetrieben. All das ist wahr, aber nicht die ganze Wahr-
heit. Quellensammlungen wie die Konzilsakten von Chalcedon oder die 
Apophthegmata Patrum können dank ihrer komplexen Überlieferung ei-
nen neuen Blick auf diese Zeit eröffnen. Die historisch-kritische Sichtung 
der Akten von Chalcedon hat gezeigt, wie gerade der Konflikt zwischen 
Kaiser und Bischöfen eine theologische Formel hervorgebracht hat, die 
nicht fixiert, sondern definiert, nicht eindeutig festlegt, sondern lediglich 



108

eingrenzt, was gedacht werden soll. Und dies nicht etwa, weil der Kaiser 
es so gewollt hat, sondern vielmehr, weil er gegen den Widerstand der Bi-
schöfe nichts anderes durchsetzen konnte.

Die Apophthegmata Patrum sind von vornherein vielstimmig und auf 
zukünftige Bewahrheitung hin angelegt. Das gilt bereits für die vermut-
lich erste, noch mündliche Art ihrer Überlieferung in den alltäglichen 
Begegnungen in der Wüste: Ratsuchende werden von einem Abba oder 
einer Amma mit einem Wort oder einer Anekdote zurück in ihre Zelle 
geschickt, damit sich ihre oft rätselhafte Antwort in der Einsamkeit be-
wahrheiten kann. Dasselbe soll auch für die Leser:innen der schriftlichen 
Spruchsammlungen gelten, die von den Herausgebern zur persönlichen 
Nachahmung der Wüstenmönche angehalten werden. Die Hoffnung auf 
immer neue Bewahrheitung ist die treibende Kraft hinter der vielfältigen 
und komplexen Überlieferungsgeschichte der Apophthegmata.

Diese beiden so unterschiedlichen Sammlungen bezeugen das fünfte 
Jahrhundert als eine Zeit kollektiver und vielstimmiger christlicher Wis-
sensproduktion. Weitet man nun die Perspektive über das Christentum 
hinaus, so kommen mindestens zwei groß angelegte Sammlungspro-
jekte in den Blick, die in zeitlicher und räumlicher Nähe zu diesen bei-
den christlichen Anthologien vorangetrieben wurden und bezeichnende 
Parallelen mit ihnen aufweisen: das kaiserliche Bemühen um die Kodi-
fizierung des römischen Rechts im Codex T heodosianus und die Samm-
lung jüdisch-rabbinischer Gelehrsamkeit im Palästinischen Talmud. In 
der Zusammenschau können diese vier Sammlungsprojekte den Blick auf 
das fünfte Jahrhundert um eine vielleicht unerwartete, aber wesentliche 
Nuance bereichern.

Der Codex T heodosianus

Im Jahr 429 setzte der kaiserliche Hof T heodosius’ II ein bis dahin einma-
liges Projekt zur amtlichen Kodifizierung des römischen Rechts in Gang.1 
Bis zu diesem Zeitpunkt gab es lediglich die unzähligen Antworten (Re-
skripte) des Kaiserhofs auf individuelle juristische Anfragen der Beamten 
im ganzen Land sowie ein paar wenige private Sammlungen von Rechts-
entscheiden.2 Diese halfen den Magistraten in der kasuistischen Rechts-

1  Im Folgenden beziehe ich mich wesentlich auf Honoré, Law (1998), 97–175; 
ders., Making (1986). Siehe auch Archi, Teodosio (1976); Jaillette, Réalisation 
(2015); Kroppenberg, Codex (2017). 

2  Der Codex Hermogenianus und Codex Gregorianus waren private Rechts-
sammlungen aus dem letzten Jahrzehnt des dritten Jahrhunderts.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



109

praxis als Orientierung, konnten aber keine Rechtssicherheit oder -ein-
heitlichkeit garantieren. Der Historiker Ammianus Marcellinus hatte be-
reits am Ende des vierten Jahrhunderts in einer sarkastischen Polemik 
beklagt, dass die Juristen häufig absurde Entscheide trafen, die auf wider-
sprüchlichen und veralteten Rechtsfällen basierten: „Wenn du behaupten 
solltest, deine Mutter vorsätzlich ermordet zu haben, werden sie dir ver-
sprechen, dass es viele Fälle gibt, aufgezeichnet in abstrusen Werken, die 
deinen Freispruch sichern werden, sofern du reich genug bist, dafür zu 
bezahlen.3

Das Projekt, das der Senat in Konstantinopel am 26. März 429 zur Be-
seitigung solcher Missstände initiierte, war in zwei Phasen geplant: In der 
ersten Phase der Sammlung (consummatio) sollten alle allgemeinen Ge-
setze gesammelt werden, die seit der Herrschaft Konstantins, also seit 312, 
von den römischen Kaisern erlassen worden waren. Ausdrücklich sollte 
die gesamte Vielfalt der allgemeinen Erlasse dokumentiert werden und 
nichts ausgelassen werden, was in den Gerichten zitierfähig war.4 Diese 
erste Phase war als schlichte Bestandsaufnahme geplant, bei der lediglich 
überflüssige Worte und Dopplungen gestrichen, aber widersprüchliche 
Gesetze durchaus bewahrt bleiben sollten. Das Ergebnis sollte dem Kaiser 
und seinen Beamten als Vorarbeit zu einem konsolidierten Gesetzeswerk 
präsentiert werden. In der zweiten Phase, der Zusammenstellung der Co-
dices (contexendos codices), sollten die Gesetze mit den zwei bereits beste-
henden Rechtssammlungen des Gregorius und Hermogenianus aus dem 
späten dritten Jahrhundert zusammengefügt, verglichen, harmonisiert 
und mit juristischen Kommentaren versehen werden. Das ganze Unter-
nehmen hatte ein doppeltes Ziel: es sollte einerseits reichsweite Rechtssi-
cherheit ermöglichen und andererseits eine Quellensammlung für Juris-
ten bereitstellen, die den Codex aus wissenschaftlichem Interesse (schola-
sticae intentione) studieren würden. Die beiden juristischen Professuren, 
die T heodosios nur drei Jahre zuvor an seiner neu gegründeten Hoch-
schule in Konstantinopel geschaffen hatte, standen mit der Kodifizierung 
möglicherweise in direktem Zusammenhang. Bemerkenswert ist der Um-
gang mit Vielfalt und Widersprüchlichkeit in diesem zweistufigen Ver-
fahren: Die Diversität der bisherigen Rechtssprechung sollte zunächst nur 
dokumentiert und im zweiten Schritt „im Dienst des Lebens ausgemerzt“ 
werden.5

3  Ammianus Marcellinus 30,11–12.
4  Codex T heodosianus 1.1.5.
5  CT h 1.1.5: primus omni generalium constitutionum diversitate collecta nulla-

1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert



110

Mit der Durchführung wurde eine neunköpfige Kommission beauf-
tragt. Sie sollte zunächst alle auffindbaren Gesetzestexte im Interesse von 
Kürze, Klarheit und Praxistauglichkeit bearbeiten. Die Herausforderung 
war enorm. Aus allen Teilen des riesigen Reiches mussten sämtliche vom 
Kaiserhof ergangenen Rechtsentscheide herbeigeschafft werden. Im Osten 
lagen die meisten in den Archiven der Rechtsschulen in Konstantinopel 
und Berytus (dem heutigen Beirut). Im Westen waren sie über verschie-
dene Orte verstreut, die zudem nicht mehr alle unter römischer Herrschaft 
standen: in der alten Reichshauptstadt Rom sowie den kaiserlichen Resi-
denzen in Mailand, Ravenna und Trier, aber auch im nordafrikanischen 
Carthago, in Gallien und Spanien. Hier trafen die Kommissionsmitglieder 
und ihre Gesandten auf Rechtspraktiken, welche die satirische Polemik 
des Ammianus durchaus bestätigten. Zudem lagen die Rechtsentscheide 
in sehr disparater Form vor: Sie mussten aus Gerichtsakten, Edikten, Re-
den, Gesetzen, Briefen, pragmatischen Anweisungen von Magistraten, 
Mandaten und Reskripten zusammengesucht werden.6

Sechseinhalb Jahre später kam man in einer Art „Zwischenevaluation“ 
zu der Erkenntnis, dass sich nur der erste Teil des Projekts – die Samm-
lung der Gesetze seit 312 – in absehbarer Zeit und unter der Ägide des 
Kaisers T heodosios (der sich mit diesem Codex nicht zuletzt selbst ein 
Denkmal in der imperialen Geschichte setzen wollte) realisieren lassen 
würde. Die Gründe waren wohl vor allem praktischer Natur: die Kom-
missionsmitglieder waren von ihren Aufgaben in den öffentlichen Ämtern 
absorbiert und konnten sich nicht mit voller Kraft dem Projekt des Kaisers 
widmen. Für die Beendigung der ersten Projektphase wurden nur drei der 
ursprünglich acht Kommissionsmitglieder wieder nominiert, die Namen 
der anderen verschwanden aus den Akten.

Immerhin war bis zu diesem Zeitpunkt eine zufriedenstellende Anzahl 
an Gesetzen gesammelt worden. Die systematische Ordnung in Kapiteln 
wurde festgelegt, und die Veröffentlichung der ersten, noch nicht harmo-
nisierten Sammlung, priorisiert. Die Anzahl der Kommissionsmitglieder 
wurde auf 16 verdoppelt, ihre Kompetenzen erweitert: sie durften in den 
einzelnen Gesetzestexten überflüssige Worte streichen und notwendige 
hinzufügen, unklare beseitigen und widersprüchliche eliminieren.7 Die 
Gesetze sollten exakt datiert und den verschiedenen thematischen Kate-

que extra se, quam iam proferri liceat, praetermissa inanem verborum copiam re-
cusabit, alter omni iuris diversitate exclusa magisterium vitae suscipiet.

6  Siehe Delmaire, Code (2005), 17–21.
7  CT h 1.1.6 von 435: Quod ut breuitate constrictum claritate luceat, adgressuris 

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



111

gorien zugeordnet werden. Dubletten waren möglichst zu vermeiden. In 
einem wichtigen Punkt wurde das ursprünglich geplante Vorgehen ange-
passt und erweitert. Zwar behielt man den ursprünglichen Plan einer sys-
tematischen Ordnung, und innerhalb der thematischen Kategorien chro-
nologischen Anordnung, der Gesetze bei. Aber es sollten nun nicht mehr 
nur alle allgemein gültigen Gesetze (constitutiones generales), sondern 
auch solche von nur lokaler Gültigkeit in einzelnen Provinzen oder Städ-
ten in den Codex aufgenommen werden. Mit diesem Codex in der Hand 
würden Magistrate und Gelehrte die Möglichkeit haben, ein in Geltung 
stehendes allgemeines Gesetz sowohl mit früheren Erlassen als auch mit 
nur lokal geltenden Gesetzen zu vergleichen. Das würde die zukünftige 
Rechtsprechung zwar weder vereinheitlichen noch erleichtern, aber ver-
mutlich die reichsweite Akzeptanz des Codex erhöhen. Der bedeutsame 
Wechsel von der ursprünglichen Idee, ein grundsätzlich und reichsweit 
geltendes Recht zu etablieren, hin zur Erstellung eines Instruments für 
eine kontextsensible Rechtsauffassung, wie sie der Tradition der kasuis-
tischen Praxis entsprach, war vermutlich eine pragmatische Reaktion auf 
die Erfahrungen aus der Sammlungsphase vor allem im Westen des Rei-
ches. Wenn der Codex Chancen auf Anerkennung und Anwendung im 
gesamten Reich haben sollte, konnte er die lokalen Gegebenheiten und 
Differenzen nicht einfach ignorieren.

Knapp zehn Jahre nach Beginn des Projekts, am 1. Januar 439, konnte 
der Codex T heodosianus reichsweit eingeführt werden, nachdem er vom 
Senat in Konstantinopel bereits elf Monate zuvor verabschiedet worden 
war. Damit war ein wichtiges Ziel des Kaiserhofs, nämlich die jurisdik-
tionelle Einheit von Ost- und Westreich zu stärken, erreicht. Der Codex 
enthielt ca. 3400 Konstitutionen zu Privatrecht, Öffentlichem Recht und 
Religionsrecht, von denen 2529 bis heute erhalten oder rekonstruierbar 
sind. Sie sind 16 thematischen Büchern zugewiesen und darin jeweils 
chronologisch geordnet. Erst knapp einhundert Jahre später würde Kaiser 
Justinian das Großprojekt wieder aufnehmen und mit seinem Codex Iusti-
nianus die zweite Phase, also die Vereinheitlichung des Römischen Rechts 
unter Einschluss der Zeit vor Kaiser Konstantin, abschließen.8

hoc opus et demendi supervacanea verba et adiciendi necessaria et demitandi ambi-
gua et emendandi incongrua tribuimus potestatem.

8  Siehe die Constitutio de novo codice componendo vom 13. Februar 528. Justini-
ans Codex enthielt sämtliche noch in Geltung stehenden kaiserlichen Gesetze (Re-
skripte) seit Hadrian (117–138). Das exakte Verhältnis der beiden Kodifizierungs-
projekte ist umstritten. Insgesamt stellt sich aber der Codex Iustinianus eher als eine 
Revision des römischen Rechts mit dem Ziel der Vereinheitlichung dar, während 

1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert



112

Tony Honoré gibt als einen Grund für die Schwierigkeiten bei der Er-
stellung des Codex T heodosianus unter anderen an, dass die kaiserlichen 
Beamten mit den kirchlichen Konflikten rund um das Konzil von Ephe-
sos 431 beschäftigt waren.9 Dieses Konzil hatte T heodosios einberufen, 
um die Streitigkeiten zwischen den Patriarchaten Alexandrien/Rom auf 
der einen und Antiochien/Konstantinopel auf der anderen Seite über die 
Frage beizulegen, ob Maria als Mutter Christi in der Liturgie als „Got-
tesgebärerin (θεοτόκος/theotokos)“ angerufen werden durfte. Die Gegner 
dieser in Alexandrien üblichen und vom Patriarchen Kyrill verteidigten 
liturgischen Praxis sahen darin die Menschlichkeit Jesu zu wenig zur Gel-
tung gebracht. Das Konzil sollte 250 Geistliche in Ephesos versammeln 
und den Gottesmutter-Titel für orthodox erklären. Allerdings wurden 
die Gegner nicht ausreichend gehört, da die antiochenische Delegation 
erst am Versammlungsort eintraf, nachdem die Beschlüsse bereits gefasst 
waren. Kyrill von Alexandrien hatte das Konzil entgegen dem ausdrück-
lichen Willen der kaiserlichen Beamten am 22. Juni in Abwesenheit des 
Nestorios von Konstantinopel und seiner Unterstützer eröffnet. Die 150 
versammelten Bischöfe verurteilten Nestorios in absentia, indem sie seine 
Schriften mit älteren, bereits als häretisch verurteilten Werken verglichen. 
Als die Delegation der antiochenischen Bischöfe in Ephesos eintraf, waren 
die Beschlüsse bereits kommuniziert. In den kommenden Wochen tagten 
die beiden Parteien separat. Die Patriarchen von Alexandrien und An-
tiochien exkommunizierten sich gegenseitig und wurden daraufhin beide 
von Kaiser T heodosios abgesetzt. Kaiserhof und Patriarchate waren in den 
darauffolgenden Jahren damit beschäftigt, die in Ephesos verursachten 
Schäden zu bearbeiten. 433 unterzeichneten die Bischöfe von Alexandrien 
und Antiochien auf kaiserlichen Druck hin eine „Unionsformel“, welche 
die Einheit zwischen den beiden Patriarchaten zumindest offiziell wieder 
herstellte, aber nicht nachhaltig sichern konnte.

Im Blick auf die Dokumentation dieser Ereignisse ist bemerkenswert, 
dass Ephesos das erste umfassend protokollierte Kirchenkonzil war. Wie 
auch zwanzig Jahre später in Chalcedon, schrieben kaiserliche Beamte 
minutiös mit und redigierten die Protokolle im Nachhinein. Allerdings 
wurden die Akten von Ephesos nicht separat publiziert, sondern erst im 
Zuge der Vergangenheitsaufarbeitung in den ersten Sitzungen in Chalze-
don. Das Vorgehen in Ephesos, konkret das Miteinander von bischöflicher 

der Codex T heodosianus deutlich heterogener ist, siehe dazu Du Plessis, Structure 
(2009), 3–17.

9  Honoré, Law (1998), 115. Siehe auch De Marini, Codice (1983), 105–122.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



113

Strategie zur Feststellung von Häresie durch Vergleich mit Traditionsgut 
und kaiserlicher Strategie der Dokumentation, läutete einen Paradigmen-
wechsel im theologischen Diskurs ein: Es war von nun an möglich, über 
Orthodoxie oder Häresie ohne eine offene Diskussion der theologischen 
Positionen zu urteilen, sondern allein durch Vergleich mit sorgfältig aus-
gewählten älteren Vergleichsdokumenten. Eine Wiederaufnahme der Dis-
kussion über bereits einmal als häretisch verurteilte Lehren sollte es nicht 
mehr geben. Alles aus der Vergangenheit Bewahrte hatte von nun an das 
Potenzial, zum Maßstab für Rechtgläubigkeit zu werden. Es konnte auf 
den folgenden Konzilien demnach nicht mehr um Wahrheitserkenntnis 
oder -produktion gehen, sondern allein um die richtige oder falsche Inter-
pretation der bereits fixierten Wahrheit. Das Bewahrte wurde damit selbst 
zu einem Indikator für Wahrheit: Die bloße Tatsache, dass eine Lehre be-
wahrt worden war, konnte als Beweis ihrer Wahrheit gelten.10 Umso wich-
tiger war die Dokumentation der Entscheidungen, denn diese würden zur 
Grundlage für alle zukünftigen werden. Damit gewann aber auch der Re-
daktionsprozess an Bedeutung. Konzilsakten zu redigieren, bedeutete an 
der Herstellung einer unumkehrbaren Wahrheit mitzuwirken.

Angesichts der zeitlichen Koinzidenz zwischen dem Kodifizierungspro-
jekt und der Konzilsarbeit in Ephesos stechen die Parallelen in der Hand-
habung durch den Kaiserhof ins Auge: Sowohl die Sammlung der Gesetze 
als auch die Erstellung der Konzilsakten waren in zwei Stufen geplant. 
Zunächst sollte alles gesammelt bzw. protokolliert und erst in einem zwei-
ten Schritt ausgewählt und redigiert werden. Hierfür galten Klarheit und 
Kürze als Ideal, nicht aber unbedingt Eindeutigkeit oder Einheitlichkeit. 
Es wurden auch einander widersprechende Gesetze, Wortmeldungen 
und Aussprüche aufgenommen. Vielstimmigkeit war in der ersten Pro-
jektphase des Codex T heodosianus wie auch bei der Protokollierung der 
Konzilsverhandlungen in Ephesos und später in Chalcedon ausdrücklich 
erlaubt. Die Harmonisierung würde später stattfinden. In beiden Fällen 
wurde der Plan zur Vereinheitlichung aber schließlich nicht umgesetzt, 
weil die Konfrontation mit der Realität der Vielfalt ein Erzwingen von 
Einheitlichkeit als unklug erscheinen ließ. Bei der Revision des Projekts 
zur Rechtskodifizierung im Jahr 435 ordnete T heodosios an, dass Gesetze, 
die von späteren Kaisern wieder aufgehoben worden waren, im Codex 
ebenso beibehalten werden sollten wie lokale Rechtsentscheide,11 so dass 

10  Siehe dazu Sieben, Konzilsidee (1979), 232–250.
11  CT h 1.1.6 siehe Anm. 7.

1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert



114

die Magistrate und Rechtsgelehrten durchaus Freiräume (und Unsicher-
heiten) für ihre eigene Rechtspraxis hatten. Hatte der Kaiserhof aus den 
Erfahrungen mit dem Konzil von Ephesos die Konsequenz gezogen, dass 
es klüger war, die bestehende Diversität zu dokumentieren und auf eine 
totale Vereinheitlichung des Rechts zu verzichten? Diese Frage wird im 
historischen Archiv keine Antwort finden. Aber sie birgt bereits als Frage 
einen Erkenntnisgewinn, weil sie die raum-zeitlichen und sachlichen Ver-
flechtungen beider Unternehmungen ins Bewusstsein rückt. Im Ergebnis 
blieben sowohl der Rechtscodex des T heodosios als auch die Konzilsakten 
von Ephesos und Chalcedon Dokumente faktischer Vielstimmigkeit, be-
reinigt nur von den schärfsten Widersprüchen – auch wenn das zunächst 
vielleicht anders intendiert war. Was aus der Sicht des Kaiserhofes ein 
pragmatischer Kompromiss und damit ein Zeichen der Schwäche gewe-
sen sein mochte, erwies sich in beiden Fällen für Untertanen und nach-
folgende Generationen als Instrument zur Gestaltung der Gegenwart in 
Auseinandersetzung mit einer vielstimmigen Vergangenheit.12

Der Palästinische Talmud

Ebenfalls im fünften Jahrhundert begannen jüdische Rabbinen in Pa-
lästina, die Gesetze und Kommentare sowie kleine Anekdoten und Ge-
spräche ihrer Vorfahren aus den Jahrhunderten seit der Zerstörung des 
Jerusalemer Tempels zu sammeln und im sogenannten Jerusalemer oder 
Palästinischen Talmud13 zusammenzuführen. Der Palästinische Talmud 
(vom hebräischen Verb למד/lmd: lernen) stand seit dem frühen Mittelalter 
im Schatten seines jüngeren und umfassenderen Pendants aus dem Os-
ten, des Babylonischen Talmud, der einige Zeit später in der persischen 
Diaspora zusammengestellt und redigiert wurde.14 Über der Hochschät-
zung des Babylonischen Talmud in der jüdischen Tradition geriet das Be-
wusstsein dafür ins Hintertreffen, dass das Wissen und die Geschichten 

12  Honoré, Law (1998), 153: „T he texts in the T heodosian Code (…) are to be 
taken historically, as part of an ongoing process of making, interpreting, and alter-
ing laws.“

13  Ich verwende im Folgenden den Namen „Palästinischer Talmud“, weil die 
Redaktionsarbeit aller Wahrscheinlichkeit nach gerade nicht in der Stadt Jerusa-
lem, sondern in den westlich und nördlich davon gelegenen Zentren rabbinischer 
Gelehrsamkeit stattgefunden hat.

14  Die Überlegenheit des Babylonischen gegenüber dem Palästinischen Tal-
mud wurde erstmals im „Brief des Baboi“ in der Mitte des achten Jahrhunderts be-
hauptet. Zu den Diskussionen in der jüngsten Forschung siehe Ribary, Literature 
(2024), 275–289.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



115

der Rabbinen in ihrer Vielstimmigkeit erstmals in Palästina im fünften 
Jahrhundert systematisch gesammelt und bewahrt wurden.15 Im Verhält-
nis der beiden Talmudim zueinander besteht eine auffallende, aber sel-
ten thematisierte zeitliche Parallele zu den beiden Kodifizierungsprojek-
ten des römischen Rechts unter Kaiser T heodosios im fünften und Kaiser 
Justinian im sechsten Jahrhundert.16 Zugleich besteht eine ebenso selten 
thematisierte raumzeitliche Nähe zwischen der Entstehung des Palästini-
schen Talmud und der Apophthegmata Patrum, die Beachtung verdient.17

Nach der Zerstörung des Herodianischen Tempels durch die Römer und  
der Zerschlagung der jüdischen Gemeinschaft in Jerusalem in den bei-
den Kriegen 66–70 und 132–135 christlicher Zeitrechnung hatten sich im 
nördlichen Galiläa, vor allem in den Städten Tiberias und Sepphoris, so-
wie an der westlichen Küste in Caesarea und Lod neue Zentren jüdischer 
Gelehrsamkeit in Palästina etabliert. Diese Zentren wurden von verschie-
denen Lehrerpersönlichkeiten, oft auch ganzen Familien, geprägt, die sich 
selbst in der Nachfolge der Pharisäer aus der Zeit des Tempels sahen. In 
ihren Schulen wurden Schriftstudium und Gesetzesauslegung in erster 
Linie durch mündliche Überlieferung tradiert. Spätestens seit dem Ende 
des zweiten Jahrhunderts bestand die Institution des dynastischen Pa
triarchats, wobei der Nasi, griechisch: πατριάρχης, zugleich als politisches 
Oberhaupt und als Vertreter der Juden im Land Israel gegenüber der römi-
schen Obrigkeit galt. Zwischen dem zweiten und dem fünften Jahrhundert 
erlebte das palästinische Judentum eine Blütezeit, von der nicht nur die im 
Talmud verarbeiteten Quellensammlungen der Mischna und der Gemara, 
sondern auch archäologische Funde zeugen.18 Mit dem Tod des kinderlos 
gebliebenen Nasi Gamaliel VI. im Jahr 425/6 kam das Patriarchat jedoch 
unter T heodosios II. an sein Ende, nachdem Gamaliel bereits zehn Jahre 
zuvor degradiert und wichtiger Privilegien enthoben worden war.19

Lange Zeit hat man die Entstehung des Palästinischen Talmud als Re-
aktion auf die kaiserlichen Unterdrückungs- und Verfolgungsmaßnah-
men gegen die Juden seit dem späten vierten Jahrhundert gedeutet, wie 

15  In den letzten Jahren mehren sich die Stimmen in der Forschung, welche die 
Abhängigkeiten des jüngeren Babylonischen vom älteren Palästinischen Talmud 
aufzeigen und ausdeuten, siehe Gray, Talmud (2020).

16  Siehe Furstenberg, Rabbis (2024), 185–202.
17  Siehe die Studien von Bar Asher-Siegal 2013, 2016, 2019 und Heszer 

2018, 2024.
18  Siehe Avi-Yonah, Jews (1984). 
19  CT h 16.8.2. Siehe dazu de Bonfils, Patriarca (2009), 11–128.

1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert



116

sie auch in den Anordnungen im 16. Buch des Codex T heodosianus do-
kumentiert sind.20 Wie andere als häretisch geltende Gruppen wurden 
Juden nach und nach von öffentlichen Ämtern ausgeschlossen, sie durf-
ten vor Gericht nicht als Zeugen gegen Christen angerufen werden und 
keine christlichen Frauen heiraten oder christliche Sklaven halten. An-
dererseits enthält der Codex auch mehrere Bestätigungen der Rechtsun-
abhängigkeit jüdischer Institutionen und der Privilegien des Patriarchen 
sowie Schutzgesetze gegen Angriffe auf Synagogen.21 Archäologische For-
schungen deuten auf eine blühende jüdische Kultur in Galiläa im fünften 
und sechsten Jahrhundert hin, auch mehrere Jahrzehnte nach dem Nie-
dergang des Patriarchats.22 Die kaiserlichen Religionsgesetze haben also 
nicht zu dem unmittelbaren Niedergang geführt, der häufig als Anlass für 
die vermutete hastige Zusammenstellung des Palästinischen Talmud ver-
antwortlich gemacht wird.

Was bedeutet das für die Wahrnehmung des Palästinischen Talmud? Im 
unmittelbaren Vergleich mit dem jüngeren Babylonischen Talmud wirkt 
er tatsächlich unvollständig und ungeordnet. Allerdings führt ein solcher 
Vergleich die traditionelle Dominanz des Babylonischen Talmud in der 
modernen Forschung weiter und erschwert es, den Palästinischen Talmud 
als Dokument seiner Zeit, des fünften Jahrhunderts, wahrzunehmen. Ver-
gleicht man ihn mit anderen zeitgenössischen Sammelwerken, etwa dem 
Codex T heodosianus oder auch dem rabbinischen Kommentar zum ersten 
Buch Mose (Bereschit Rabba), so erscheint der Palästinische Talmud als 
ein typisches Produkt der Sammlungs- und Wissenskultur des fünften 
Jahrhunderts.23 Catherine Heszer und Monika Amsler datieren aufgrund 
dieser Überlegungen die Redaktion des Palästinischen Talmud in die 

20  Stellvertretend Ginzberg, Law (1977), 634: „T he critical position of Jewish 
scholarship in Palestine is chiefly responsible for the shortcomings of the Palestin-
ian Talmud“.

21  Gesetze gegen Juden finden sich im Codex T heodosianus gemeinsam mit Be-
stimmungen gegen Astronomen und Samaritaner: CT h 16.5.44, 46; 7.3; 8.1–29; 9.1–
5, 10.24. Siehe Kraemer, Diaspora (2020), 114–275.

22  Sivan, Palestine (2008). Neue Grabungsprojekte erkunden seit 2022 das 
spätantike Tiberias als ein Zentrum für Juden- und Christentum sowie Islam, und 
die Synagoge von Huqoq als Zeugnis interkultureller Verflechtungen. Zum letzte-
ren siehe Boustan und Britt, Scenes 2021. 

23  Siehe dazu neuerdings Amsler, Talmud (2023), deren Argumentation zur 
Erschaffung des Bavli (den sie in die Mitte des fünften Jahrhunderts datiert) aus 
und innerhalb einer mündlichen Lernkultur auch auf den Palästinischen Talmud 
anwendbar sind. Zu Midrasch Bereshit Rabbah Becker, Sammelwerke (1999). 
Morgenstern, Genesis-Dichtung (2022).

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



117

Mitte des fünften Jahrhunderts – und damit in dieselben Jahrzehnte, in 
denen auch die Sprüche der christlichen Wüstenmönche zum ersten Mal 
zusammengestellt wurden, und zwar vermutlich in Gaza, nur wenige Ki-
lometer südlich der Zentren rabbinischer Gelehrsamkeit in Palästina.24

Wenn diese neueren Ansätze zur Datierung des Palästinischen Talmud 
sich als berechtigt erweisen, dann sind die Apophthegmata der christ-
lichen Wüstenmönche und der Talmud der Rabbinen als Parallelprojekte 
anzusehen, die sich in die T heodosianische Epoche als eine Zeit des Sam-
melns und Weitergebens von verstreuten Traditionen der Vorfahren für 
die Nachwelt einzeichnen. Beide Sammlungsprojekte wurden in Palästina 
vorangetrieben. Beide integrieren in großem Umfang Material von Vor-
fahren aus anderen Regionen – der Talmud von Rabbinen im fernen Baby-
lon, die Apophthegmata von den Wüstenmönchen Ägyptens. Und wenn 
es zutrifft, dass der alphabetische Sammlungstyp der Apophthegmata äl-
ter ist als der thematische, dann könnte die systematische Sammlung so-
gar vom Talmud inspiriert worden sein.

Die Gemeinsamkeiten dieser Sammelwerke betreffen vor allem den ex-
emplarischen, bisweilen widersprüchlichen Charakter der Kleintexte und 
ihre chronologische Anordnung innerhalb thematisch sortierter Einhei-
ten. Eine stärkere Einheitlichkeit zu erwarten, wie es oft im Vergleich zwi-
schen Palästinischem und Babylonischem Talmud geschieht, deutet auf 
ein Missverständnis der kasuistischen Rechtspraxis hin, die sich sowohl 
im Codex des T heodosios als auch im Talmud der palästinischen Rabbi-
nen niederschlägt. Catherine Heszer sieht aufgrund solcher Überlegun-
gen im Palästinischen Talmud ein dem Kodifizierungsprojekt des Kaisers 
T heodosios vergleichbares „restauratives“ Unternehmen. 25 Wie der kai-
serliche Rechtscodex, so habe die Erstellung des Palästinischen Talmud 
dem Ziel gegolten, jahrhundertealte Traditionen zu bewahren und sie 
für die Gelehrten der eigenen und zukünftiger Zeiten zugänglich zu ma-
chen.26 Vielstimmigkeit und Widersprüchlichkeit wurden dabei bewusst 
akzeptiert oder sogar gefördert, weil sie als geeignetes Fundament für eine 
ungewisse Zukunft erschienen.

24  Heszer, Codification (1998), 639: „the middle of the fifth until the beginning 
of the sixth century“ (637); Amsler, Talmud (2023), 122–132. Zur Datierung und 
Lokalisierung der Apophthegmata siehe oben S. 39–46.

25  Siehe Heszer, Codification (1998), 581–641; Heszer, Antiquarianism (2024), 
263–274.

26  Heszer, Codification (1998), 636: „T he compilation of the Yerushalmi may 
thus be seen as a restorative endeavour which formed part of the general ‚Byzantine 
renaissance‘ (…) It served both to preserve traditions which had accumulated over 
centuries and to make them available to scholars of one’s own and later times“.

1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert



118

Der Palästinische Talmud weist aber nicht nur Gemeinsamkeiten mit dem 
Codex T heodosianus, sondern auch mit den christlichen Apophthegmata 
Patrum auf.27 Beide sind in Netzwerken von Schüler-Lehrer-Beziehungen 
entstanden und präsentieren die kollektive Weisheit vorangegangener Ge-
nerationen in kurzen Geschichten und Aussprüchen, wie es auch in philo-
sophischen Anthologien seit der zweiten Sophistik üblich war. Weiterhin 
basieren Talmud wie Apophthegmata auf mündlichen Überlieferungen 
und bieten, wo immer möglich, Traditionsketten, in denen das überlie-
ferte Wissen an Autoritäten rückgebunden wird. Allerdings wird in bei-
den Sammlungen nicht etwa die einheitliche historische Entwicklung ei-
ner Lehre, sondern eine synchrone Vielstimmigkeit zu verschiedensten 
T hemen inszeniert, die zudem offen für Erweiterungen ist. Die einzelnen 
Aussprüche werden – im Unterschied zum Codex des T heodosios – we-
der datiert noch lokalisiert. Der Effekt dieser Zeit- und Ortlosigkeit ist 
eine Vielstimmigkeit und, paradoxerweise, eine besondere Emphase auf 
der Situationsgebundenheit der tradierten Lehren. Denn die inszenier-
ten Widersprüchlichkeiten verweisen die Lesenden auf ihre jeweiligen 
eigenen Kontexte. Wer den Talmud oder die Wüstenvätersprüche liest, 
wird unweigerlich in die Vielstimmigkeit der Vorfahren hineingenom-
men und muss sich darin positionieren. Dies alles deutet darauf hin, dass 
die Sammlungs- und Redaktionsbemühungen zur Konsolidierung einer 
Tradition und vermutlich auch zur Konstitution von Gemeinschaften als 
Überlieferungsgemeinschaften dienten. Rabbinische wie eremitische Tra-
ditionsgemeinschaften entwerfen sich in diesen Anthologien als lebhafte 
Diskursgemeinschaften. „T hey agreed to disagree“, hat Shaye Cohen im 
Blick auf den Palästinischen Talmud treffend formuliert.28 Dasselbe gilt 
auch für die Wüstenmönche und ihre Apophthegmata. Diese strukturel-
len Gemeinsamkeiten heben die beiden Sammlungen aus dem allgemei-
neren Enzyklopädismus der Spätantike heraus.29 Zugleich lassen die spe-
zifischen inhaltlichen Akzentuierungen erkennen, dass und wie sich ra-
bbinische und eremitische Gemeinschaften in diesen Sammelwerken als 
voneinander unterscheidbar konstituiert haben. Dies betrifft vor allem das 
Lebensideal, das in aller Vielstimmigkeit zum Ausdruck kommt und Aus-
wirkungen auf die konkreten Lebensformen hat. Im Talmud läuft alles 

27  Vgl. hierzu Heszer, Creation (2018), 368–393, die alle hier aufgeführten Pa-
rallelen bereits nennt.

28  Cohen, Significance (1984), 27–53.
29  Siehe dazu den ersten Teil, „Classical Encyclopaedism“, in König and 

Woolf, Encyclopedism (2013), 22–217, und darin besonders Morgan, Encyclopae-
dias (2013), 108–128.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



119

auf das Studium der Torah hinaus. In den Apophthegmata ist das oberste 
Ziel das immerwährende Gebet (und nicht etwa eine immerwährende Be-
schäftigung mit der Schrift). Dass diese Ideale zum Teil an denselben Er-
zählstoffen und literarischen Motiven ausgearbeitet wurden, wird T hema 
des nächsten Kapitels sein.

Bewahrung auf Zukunft

Das Aufbauen von Archiven der Vergangenheit durch Sammeln und Redi-
gieren ist ein Merkmal der Herrschaftszeit der Kaiser T heodosios II. (401–
450) und Markian (450–457). Die Konzilsakten und die Apophthegmata 
Patrum atmen diesen Zeitgeist ebenso wie der Codex T heodosianus und 
der Palästinische Talmud.30 Welches Verständnis von Geschichte, präzi-
ser gefragt: welches Verständnis von der Bedeutung der Vergangenheit 
für Gegenwart und Zukunft, drückt sich nun in den beiden christlichen 
Sammelwerken aus? Und welcher Zusammenhang besteht zwischen dem 
Zusammenspiel der Zeiten und demjenigen von Bewahrung und Bewahr-
heitung?

In den Konzilsakten mag man eine implizite Idee von Wahrheitsent-
wicklung durch Geschichte finden: Indem die Bischöfe sich in Chalcedon 
dem Wunsch des Kaisers verweigern, ein neues Glaubensbekenntnis zu 
prägen, vielmehr auf das bereits bestehende verweisen und dieses als un-
verrückbar erklären, verankern sie die Wahrheit bewusst in der Vergan-
genheit, konkret in dem in Nicäa im Jahr 325 formulierten Glaubensbe-

30  Letteney, Christianization (2023) präsentiert den Zweischritt aus „aggre-
gation“ und „distillation“ in seiner hochinteressanten Studie als ein allgemeines 
Kennzeichen der Gelehrsamkeit im T heodosianischen Zeitalter. Er führt dieses 
Signum der T heodosianischen Zeit auf die christlich-theologischen Diskussionen 
und Argumentationsformen im Nachgang zum Konzil von Nicäa zurück, wobei die 
Sammlung auch widersprüchlichen Wissens in der Kommentartradition zur Bibel 
ihren Ursprung habe. Diese ursprünglich christliche Methodik habe im späteren 
vierten und fünften Jahrhundert viele andere Bereiche beeinflusst, darunter auch 
pagane Autoren und den Codex T heodosianus, der im Blick auf Konzeption und 
Methodik als ein christliches Dokument zu verstehen sei (S. 231–262). Dagegen 
sei der Palästinische Talmud – Letteney nennt ihn: „T he T heodosian Talmud“ 
– „thoroughgoingly out of step with the other works of T heodosian Age scholar-
ship“ (S. 223). Eine ausgewogenere Darstellung würde betonen, dass alle Eliten – 
unabhängig von ihrer religiösen Zugehörigkeit – an dem Trend von Sammlung und 
Bewahrung Anteil hatten, und dass christliche T heologen vielleicht Katalysatoren, 
aber nicht die alleinigen Erfinder dieser Methode waren. Insgesamt entsteht bei 
Letteney ein Bild von einer machtvollen und das gesamte öffentliche Leben prä-
genden Synthese aus Christentum und Kaiserhaus, die ihrerseits zu unkritisch die 
Selbstnarrative der zeitgenössischen Quellen übernimmt.

1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert



120

kenntnis. Alles Kommende muss auf diese in der Vergangenheit formu-
lierte Wahrheit bezogen werden. Die Formel von Chalcedon definiert den 
Denkraum, in dem die Bewahrheitung des Bewährten in Zukunft stattfin-
den kann. Natürlich ist dieser Denkraum, und damit auch die Möglichkeit 
zukünftiger Bewahrheitung, begrenzt. Aber die Dynamik des Konzils hat 
doch einen wesentlich größeren Freiheitsraum geschaffen, als dem Kaiser 
bei der Einberufung des Konzils vermutlich vorschwebte. Markian hatte 
das Konzil als Abschluss eines Prozesses kollektiver Wahrheitsfindung 
geplant. Die Bischöfe aber weigerten sich einhellig, ein neues Glaubens-
bekenntnis zu formulieren. Stattdessen griffen sie auf ein bereits überlie-
fertes Bekenntnis zurück und beschrieben die Interpretationsräume. Sie 
bewahrten das Bekenntnis von Nicäa (auch in dem ganz konkreten Sinn, 
dass es in den Akten verbindlich überliefert und bestätigt wurde) und be-
stimmten die Grenzen, innerhalb derer dieses Bekenntnis seine Wahrheit 
zukünftig entfalten können sollte.

Man kann es als die Tragik der christlichen Konzilsgeschichte bezeich-
nen, dass Konzile, die mit dem Ziel einberufen werden, Einheit zu stif-
ten, in den meisten Fällen nur mehr Vielfalt und Dissens produzierten. 
Auch Chalcedon erwies sich faktisch als Beginn neuer kirchenpolitischer 
Konflikte und theologischer Auseinandersetzungen um die Wahrheit des 
Kerns des Christentums. Das Besondere ist hier, dass das Konzil selbst 
diese Vielfalt – wenn auch eine begrenzte Vielfalt – legitimiert hat. Anders 
gesagt: Die pragmatische Lösung des akuten Konflikts hat in Chalcedon 
programmatische Freiheitsräume für zukünftiges, theologisches Denken 
geschaffen.

Damit wurde eine Verknüpfung von Geschichte und Hermeneutik, 
von Bewahren und Bewahrheiten in Gang gesetzt, die für die Konzilsge-
schichte, aber auch für den kirchlichen Umgang mit der Vergangenheit 
insgesamt, prägend wurde. Wahrheit und Sinn werden fortan immer als 
Interpretation von Wahrheiten und Sinnstiftungen aus der Vergangenheit 
formuliert. Interpretation statt Innovation: Reine Innovation wird zuneh-
mend verdächtig und zu einem beliebten Argument theologischer Pole-
mik. Alle Bewahrheitung muss Interpretation von bereits Bewährtem sein. 
Diese Vorstellung hat sich tief in die Geschichte und die Geschichtsauffas-
sung des Christentums eingeschrieben. Selbst die Reformation mit ihrer 
identitätsstiftenden T hese von der Dekadenz der katholischen Kirche im 
Mittelalter und mit ihrem programmatischen Rückgriff auf die (angeb-
lich) reinen Anfänge des Christentums der ersten fünf Jahrhunderte ist 
noch ein Ausdruck davon.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



121

Die Apophthegmata Patrum hingegen waren programmatisch auf leben-
dige, kreative Aneignung und Bewährung angelegt. Die Bewahrung der 
Überlieferung der Vorfahren hat hier den ausdrücklichen Zweck, ihre 
zukünftige Bewahrheitung im Leben nachfolgender Generationen zu er-
möglichen. Dass dafür auch widersprüchliche und gegensätzliche Weis-
heiten bewahrt wurden, ist ein Zeichen für die Offenheit des Wahrheits-
verständnisses. Wahrheitsfindung ist auch hier kein abgeschlossener oder 
jemals abzuschließender Prozess. Sie wird aber auch nicht auf Interpre-
tation beschränkt. Als wahr gilt vielmehr, was sich in der gegenwärtigen 
Lebenspraxis bewährt. Diese programmatische Offenheit hat zu noch 
komplexeren und noch schwerer überschaubaren Prozessen in der Tradi-
tionsbildung geführt als bei den Konzilsakten. Heute besitzt nahezu jedes 
Kloster dieser Welt – nicht nur der chalcedonensischen, griechisch-byzan-
tinischen, slavischen und lateinischen, sondern auch der syrischen, kopti-
schen, armenischen, georgischen, arabischen und äthiopischen Traditio-
nen –  eine eigene Sammlung von Vätersprüchen. Und keine Sammlung 
ist identisch mit einer anderen.

Diese Zusammenhänge bergen nun auch Potenziale für theologische Er-
kenntnis heute. Historischer T heologie geht es um Sinnstiftung für die Ge-
genwart in kritisch-konstruktiver Auseinandersetzung mit Zeugnissen der 
Vergangenheit.31 Sie fragt daher nicht nur, welche faktische Wahrheit sich 
hinter komplexen Überlieferungsprozessen verbirgt oder welche Wahrheit 
in bestimmten Quellen zum Ausdruck gebracht werden soll. Sie fragt auch 
und vor allem, welche Dynamiken und Potenziale von Wahrheitsfindung 
in den komplexen Überlieferungsprozessen selbst zum Vorschein gebracht 
werden können. Für diese Frage erweisen sich nun gerade Quellenbestände 
wie die Konzilsakten oder Spruchsammlungen als besonders fruchtbar. 
Denn ihre spezifische Form der Produktion und Bewahrung kollekti-
ven – und damit auch potenziell widersprüchlichen – Wissens schafft die 
Grundlage für ein Verständnis von Wahrheit und Erkenntnis, welches in 
Werken eines einzigen Autors weniger stark zur Geltung kommt. Es geht 
bei solchen Sammlungen kollektiver Weisheit nicht um Vermittlung einer 
Erkenntnis, sondern um Bereitstellung vieler – auch gegensätzlicher – Er-
kenntnisse, die im Denken und Leben nachfolgender Generationen erprobt 
werden können und sich bewahrheiten müssen. Es ist ein dynamisches, 
kein statisches Verständnis von Wahrheit, das sich in der Überlieferungs-
geschichte solcher kollektiver Wissensbestände Bahn bricht, ob nun ent-
sprechend oder entgegen der Intention ihrer Urheber:innen.

31  Siehe dazu Heyden und Sallmann, Quellen (2023), 11–15.190–194.

1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert



122

Denn nicht nur Angehörige der eigenen intendierten Leserkreise und 
gesellschaftlichen oder religiösen Gruppen können von der Möglich-
keit der Weiterbearbeitung Gebrauch machen, sondern alle, die sie in die 
Hände bekommen. Im Fall der Konzilsakten von Chalcedon hat dies zu 
regelrechten Verfälschungen geführt. Als im sechsten Jahrhundert die 
Kontroversen über die zwei Naturen Christi im Oströmischen Reich er-
neut ausbrachen, nahmen die Beamten des Kaisers Justinian Änderun-
gen in den griechischen Aktenabschriften vor. So wurde zum Beispiel die 
Rechtfertigung des Bischofs Ibas von Edessa aus den griechischen Ak-
ten entfernt, nachdem das Konzil von Konstantinopel ihn im Jahr 553 
posthum verurteilt hatte. In der lateinischen Übersetzung der Akten ist 
dagegen noch überliefert, dass Eunomios von Nikomedien Ibas ausdrück-
lich als unschuldig (innoxius approbatus) bezeichnet hatte.32 Andererseits 
lassen sich auch Eingriffe der lateinischen Redaktoren im Nachklang zur 
sogenannten Drei-Kapitel-Synode von 553 feststellen. Der Diakon Rusti-
cus, ein Neffe des Papstes Vigilius und glühender Anhänger des Konzils 
von Chalcedon, fertigte in den Jahren 564/5 in Konstantinopel eine um-
fassend überarbeitete, auf dem Vergleich griechischer und lateinischer 
Textzeugen basierende, lateinische Version der Akten an, vermutlich zur 
Stärkung des Widerstands gegen die kaiserliche Politik, welche die ‚mia-
physitischen‘ Gegner des Konzils unterstützte. Weitere eher pragmatische 
Kürzungen nahmen griechische Editoren im Verlauf des siebten Jahrhun-
derts vor, indem sie etliche sich widerholende Aussagen sowie die lateini-
schen Versionen der gehaltenen Reden nicht mitkopierten. Diese Textva-
riante fand schließlich ihren Weg an den Hof Karls des Großen und wurde 
in zahlreichen Kopien zur Grundlage des Bildes, das man sich im Westen 
von den Vorgängen in Chalcedon machte, bis Eduard Schwatz am Anfang 
des zwanzigsten Jahrhunderts den Vergleich aller Textzeugen für seine 
Edition der Akten in Angriff nahm. Ganz gegen die Intention des Kaiser-
hofes, der ihm zugewandten Bischöfe und seiner Beamten sind die Akten 
des Konzils von Chalcedon also selbst zu Betätigungsfeldern theologischer 
Weiterarbeit geworden.

Bei den Apophthegmata liegt das anders, weil Aneignung und Adap-
tion an verschiedene Kontexte hier nicht gegen die Intention der Urhe-
ber:innen, sondern ganz in deren Sinn geschah. Im mittelalterlichen By-
zanz stellte jemand auf der Grundlage der Apophthegmata ein Gedicht 
mit dem Titel „Paradies“ zusammen, damit „jedermann darin Blumen 

32  Chalcedon lat. X 173 (ACO II.3.2, 51).

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



123

der Unsterblichkeit pflücken“ könne.33 Der Augustinermönch T homas 
von Kempten versuchte im 15. Jahrhundert mit einer Neuausgabe die in 
seiner Zeit „halbtoten“ Apophthegmata wiederzubeleben und für die zeit-
genössische Frömmigkeit fruchtbar zu machen. Im 18. Jahrhundert stellte 
ein Mönch auf dem Athos aus Quellen des Wüstenmönchtums die soge-
nannte „Philokalie der Väter der heiligen Nüchternheit“ zusammen, die 
erstmals in Venedig gedruckt, recht bald ins Russische übersetzt und von 
Zar Peter dem Großen in den Kanon der russischen Nationalliteratur auf-
genommen wurde. Und nach dem zweiten Vatikanischen Konzil der rö-
misch-katholischen Kirche wurden die Apophthegmata Patrum seit den 
1960er Jahren im Zuge der Ressourcement-Bewegung Quellen nicht nur 
zur Erneuerung der Spiritualität, sondern auch der Annäherung an die 
östlichen Traditionen. Die Nachwelt hat hier von dem ‚Angebot‘ der Be-
wahrung und Bewahrheitung der Überlieferungen aus theodosianischer 
Zeit reichlich Gebrauch gemacht.

Das fünfte Jahrhundert lediglich als das Jahrhundert des gewaltigen 
Triumphs von Kaiser und Kirche über die Pluralität der Antike, als Ab-
schluss der christologischen Streitigkeiten und Vereinheitlichung der Le-
bensformen nach christlichem Muster anzusehen, greift zu kurz und über-
sieht die Aushandlungsprozesse und Dynamiken, die hinter den heute zur 
Verfügung stehenden Quellen stehen und sich in ihnen niederschlagen. 
Man darf auch nicht vergessen, dass die Überlieferungsgeschichte weiter-
geht, und zwar weitgehend unbekümmert um die Intentionen der Urheber 
der Texte, die gesammelt, ausgewählt und für die je neue Gegenwart adap-
tiert werden. Das fünfte Jahrhundert war genauso eine Zeit der kaiserlich 
forcierten Vereinheitlichung des öffentlichen Lebens und der Freiheitsbe-
schränkung für religiöse Minderheiten wie eine Zeit des Sammelns, Redi-
gierens und Bewahrens kollektiver und vielfältiger, teilweise selbstwider-
sprüchlicher Überlieferungen im Sinne der Erneuerung aus den Quellen 
der Vergangenheit.

Man kann Sammlungen wie die Konzilsakten, den Codex T heodosia-
nus, den Palästinischen Talmud und die Apophthegmata Patrum als Kri-
senphänomene betrachten, als Ausdruck des Bedürfnisses, angesichts von 
Niedergang oder Unterdrückung oder einer unüberschaubar gewordenen 
Vielfalt zu bewahren, was zu retten ist.34 Dieser Aspekt mag im fünften 

33  Demoen, Metaphrasis (2020), 204.
34  Über diesen Zusammenhang von (als krisenhaft empfundener) Transforma-

tion und Innovation siehe Heszer, Antiquarianism (2024), 263–274.

1.  Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert



124

Jahrhundert durchaus eine Rolle gespielt haben. Aber faktisch haben alle 
diese Sammlungen die Überlieferung nicht abgeschlossen, sondern auf 
Zukunft hin geöffnet. Dabei ist ,Vielstimmigkeit’ ein Signum dieser Zeit. 
Nicht immer war sie intendiert oder gar programmatisch. Den beiden kai-
serlichen Projekten ist gemeinsam, dass die Vielstimmigkeit nicht in der 
ursprünglichen Intention des Sammelns lag, sondern sich aus pragmati-
schen Gründen ergeben hat: Im Fall des Codex T heodosianus konnte nur 
der erste Teil des Projekts verwirklicht werden, und bei den Konzilsakten 
musste den Augenzeugen gegenüber Glaubwürdigkeit gewahrt werden. 
Dagegen dürfte die Vielstimmigkeit in den Sammelwerken jüdischer und 
christlicher Gemeinschaften eher intendiert oder zumindest willkommen 
gewesen sein, weil sie ihrem pädagogischen Zweck zugutekam. Die Apoph
thegmata Patrum bilden die vielfältigen und teilweise widersprüchlichen 
Erfahrungen in der Wüste ab, an denen sich die jungen Mönche und As-
ketinnen orientierten können sollten. Im Palästinischen Talmud dient die 
Vielstimmigkeit der Ausbildung diskursiver Fähigkeiten zukünftiger Ge-
lehrter. Anders als die beiden kaiserlichen Projekte, sind die Apophtheg-
mata-Sammlungen und der Palästinische Talmud von vornherein auf of-
fene Rezeption hin angelegt.

Der Effekt für die Nachwelt war unabhängig von der Intention der 
Sammler:innen und Redaktor:innen in allen vier Fällen derselbe. Sie hin-
terließen die kollektive Weisheit von Juristen, Bischöfen, Rabbinen und 
Asket:innen in einer Vielstimmigkeit, die neue Möglichkeiten von Be-
währung und Bewahrheitung in der Zukunft schuf. Es mag eine triviale 
Aussage sein, dass die Geschichte immer weiter geht. In manchen Zeiten 
aber – wenn die Zeitgenossen oder spätere Historiker:innen das Ende der 
Geschichte verkünden, weil entweder eine große historische Entwicklung 
zu einem heroischen Abschluss zu kommen oder alles im Niedergang zu 
sein scheint – wirkt sie weniger trivial als in anderen.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche

Die unaufhörliche Dynamik von Bewahrung und Bewahrheitung ist eine 
treibende Kraft nicht nur in der Geschichte des vielgestaltigen Christen-
tums selbst, sondern auch in seinem Verhältnis zu benachbarten religiösen 
Traditionen. Die junge christliche Bewegung trat mit dem Anspruch auf, 
dass sich in der historischen Person Jesus von Nazareth die prophetischen 
und mythischen Traditionen von Juden und „Heiden“ bewahrheitet ha-
ben. Dies beförderte in den ersten vier Jahrhunderten eine Relecture der 

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



125

überlieferten Traditionen, die im Fall des Judentums zur Bewahrung und 
Neuinterpretation der Bibel und im Fall der hellenistisch-römischen Kul-
tur zu Sichtung, Aussortierung und Neubewertung von kultisch-mythi-
schen Traditionen und philosophischen Lehren geführt hat. Ähnliches er-
eignete sich in der frühen islamischen Bewegung im westarabischen und 
syrischen Raum. Der Koran ist in weiten Teilen eine Auslegung von jü-
dischen und christlichen Schrift- und Erzähltraditionen, die der Prophet 
Muhammad im Namen Gottes vorträgt. Der Reichtum an Quellen und 
Überlieferungen, die hinter dem Text des Koran stehen und vielfältige Be-
züge zu jüdischen, christlichen und paganen arabischen Traditionen er-
kennen lassen, ist nahezu unerschöpflich.35

Judentum, Christentum und Islam sind verbunden im Bewahren ge-
meinsamer Traditionen, aber unterschieden durch ihre miteinander kon-
kurrierenden Wahrheitsansprüche in der Auslegung dieser Traditionen. 
Man kann daher das „unvermischt und ungetrennt“ aus der Formel von 
Chalcedon durchaus auf das Verhältnis der drei Religionen anwenden und 
auch hier nach der Kunst der Unterscheidung fragen: Was würde es be-
deuten, Judentum, Christentum und Islam voneinander zu unterscheiden, 
ohne sie zu trennen? Auf diese Frage bieten die hier behandelten Quellen-
sammlungen des fünften Jahrhunderts natürlich keine umfassende Ant-
wort. Doch lässt sich am christologischen Bekenntnis und an den Väter-
sprüchen zumindest ansatzweise zeigen, welche Erkenntnisse und welche 
Fragen eine Kunst der Unterscheidung in Bezug auf das Verhältnis von 
Judentum, Christentum und Islam befördern könnte.

An der Behauptung, Jesus von Nazareth sei der Sohn Gottes, und zwar 
nicht im übertragenen und symbolischen Sinn, sondern wesenhaft und 
von Natur aus, wie es das Konzil von Chalcedon festhält, scheiden sich bis 
heute die theologischen Geister der drei Religionen. Das Bekenntnis zu 
Jesus als wahrem Gott wird sowohl von Juden als auch von Muslimen als 
eine unzulässige Erniedrigung der Gottheit ins Menschliche oder als got-
teslästerliche Vermischung von Göttlichem und Menschlichem zurück-
gewiesen. Im fünften Jahrhundert war die Differenz zwischen Juden und 
Christen bereits so etabliert, dass die Delegation aus Konstantinopel bei 
den Verhandlungen über den alexandrinischen Patriarchen Dioskuros auf 
dem Konzil von Chalcedon deklarieren konnte: „Wer Gemeinschaft mit 

35  Siehe dazu Neuwirth, Koran (2010); Cole, Rethinking (2024). Diese Stu-
dien setzen einen Ansatz fort, der mit den sogenannten „Orientalisten“ des 19. Jahr-
hunderts begonnen hat.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



126

Dioskuros hat, ist ein Jude!“36 Dioskuros war ein Gegner der Lehre von 
den zwei Naturen Christi, weil er in ihr eine Gefährdung des Monotheis-
mus sah.37 Er hatte 449 in Ephesos den zuvor verurteilten Eutyches und 
dessen Lehre rehabilitiert, wonach die menschliche Natur bei der Geburt 
Jesu von der göttlichen Natur vollkommen aufgesogen worden sei wie ein 
Honigtropfen vom Meer.38 Die Bezeichnung seiner Anhänger als „Juden“ 
durch aufgebrachte Kleriker funktionierte in dieser Situation als polemi-
sche Anschuldigung gegen eine Christologie, die bei genauerer Betrach-
tung in keiner Weise tatsächliche jüdische Einwände gegen die Inkarna
tionslehre aufnahm, sondern im Gegenteil seine Göttlichkeit noch stär-
ker betonte als die Anhänger der Zwei-Naturen-Lehre. Später bezeichnete 
der Konzilsgegner Johannes Rufus alle Anhänger von Chalcedon pauschal 
als Juden.39 Das Label „Jude“ konnte also in innerchristlichen theologi-
schen Diskursen zu dieser Zeit bereits für jede Art falscher Christologie 
gebraucht werden.40

Tatsächliche jüdische Polemik gegen das Christentum betonte hingegen 
gerade das Menschlich-Allzumenschliche an Jesus und seiner Herkunft. 
Spöttische Gegenerzählungen zu den Wunderberichten und Geburtsge-
schichten in den Evangelien sollten die Absurdität des Glaubens unter-
streichen, dass in diesem Menschen Gott selbst auf der Erde gewirkt habe. 
Es waren Erzählungen über ein Verhältnis Marias mit einem römischen 
Soldaten in Umlauf, welche die von den Christen behauptete Jungfrau-
engeburt als Verschleierung sexueller Umtriebe entlarven und die Ver-
ehrung der Mutter Jesu als Jungfrau ins Lächerliche ziehen sollten.41 Die 
Heilungen und Wunder Jesu, von denen die Evangelien berichten, wurden 

36  Chalcedon II 42: Οἱ κληρικοὶ Κωνσταντινουπόλεως ἐβόησαν. Ὁ κοινωνῶν 
Δισκόρωι Ἰουδαῖος ἐστιν. / Qui communicat Dioscoro, Iudaeus est.

37  Zu Dioskuros siehe Menze, Patriarch (2023).
38  Zur Christologie des Eutyches siehe Cohen, Eutychianorum furor (2020); 

Bevan und Gray, Trial (2009).
39  Johannes Rufus, Plerophoriai 14.20.25.63; Vita Petri Iberi 76.
40  Zu diesem Denken mit und gegen die Figur der Jüdischen und seiner enor-

men Wirkkraft im (nicht nur) westlichen Denken siehe Nirenberg, Antijudaism 
(2014). Hinzu kommt bei dem Zwischenruf in Konstantinopel möglicherweise eine 
Anspielung darauf, dass Dioskuros für die tödliche Misshandlung Flavians von 
Konstantinopel auf der sogenannten „Räuberversammlung“ von Ephesos 449 ver-
antwortlich war. Insofern schwang vielleicht auch der jahrhundertealte christliche 
Vorwurf gegen die Juden mit, Christus und seine Anhänger zu verfolgen und zu 
misshandeln.

41  Zu dieser sogenannten Panthera-Legende siehe Maier, Jesus (21992), 251–
267. Im Grundgehalt ist diese Legende bereits bei Origenes, Contra Celsum 1.32 als 
jüdischer Vorwurf gegen Christen überliefert.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



127

in Parodien auf magische Fähigkeiten oder billige Zaubertricks zurück-
geführt, mit denen der Hochstapler Jesus das Volk verführt habe.42 Unter 
dem Titel Toledot Yeshu (Geschichten von Jesus) wurden solche Spottge-
schichten seit der Antike gesammelt und erfreuten sich bei jüdischen Le-
serschaften durch die Jahrhunderte hindurch ähnlich großer Beliebtheit 
und Überlieferungsfülle wie die Apophthegmata Patrum bei Christen.43 
Von den religiösen Autoritäten wurden sie nie kanonisiert, aber die Fülle 
der überlieferten Handschriften belegt, wie beliebt diese subversive Satire 
gegen das immer dominanter und feindlicher auftretende Christentum 
gewesen sein muss.

Die Toledot Yeshu kursierten nicht nur in aramäischer, sondern auch 
in judeo-arabischer Sprache.44 Sie dürften bei den jüdischen Stämmen 
Westarabiens bekannt gewesen sein, mit denen der Prophet Muhammad 
und seine Anhänger sich auseinandersetzten. Manche Traditionen über 
Maria und Jesus im Koran finden sich auch in den Toledot Yeshu: etwa die 
Geschichten vom verdorrten Palmbaum, der unerwartet Früchte bringt, 
als Maria sich in Geburtsschmerzen dagegen lehnt (Sura 19:23–33) oder 
die Erzählung über einen aus Ton geformten Vogel, dem Jesus Lebensatem 
einhaucht, wofür er von den „Kinder Israels“ als Zauberer bezeichnet wird 
(Sura 5:110; 3:49). Manche Forscher deuten solche Parallelen als Hinweise 
darauf, dass die Vorstellungen von Jesus im Koran direkt auf die Toledot 
Yeshu zurückzuführen sind.45 Zugleich finden sich dieselben oder ähn-
liche Traditionen auch in anderen Quellen, die eher christlichen Träger-
kreisen zugewiesen werden: im Fall des Palmbaums sind es Lokaltradi
tionen an der im fünften und sechsten Jahrhundert am Grab Marias zwi-
schen Jerusalem und Bethlehem errichteten Kathisma-Kirche;46 im Fall 
des zum Leben erweckten Tonvogels ist es das Kindheitsevangelium des 

42  Zellentin, Parodies (2011), gibt einen exemplarischen Einblick in die Band-
breite rabbinischer Parodien auf Jesus.

43  Texte auf der Basis von hundert Manuskripten mit englischer Übersetzung 
bieten Meerson und Schäfer, Toledot (2014). Eine historische Einordnung bietet 
der Sammelband Barbu und Deutsch, Reading (2020), 1–12. Für den weiteren 
Kontext siehe auch Schäfer, Jesus (32017).

44  Goldstein, Parody (2023). Da die ältesten schriftlichen Fassungen der Tole-
dot Yeshu aramäische Handschriften aus dem achten Jahrhundert sind, lassen sich 
direkte Abhängigkeiten auch hier nur unter Vorbehalt annehmen.

45  In diese Richtung gehen die neuesten (noch nicht publizierten) Forschun-
gen von Holger Zellentin zu den Toledoth Yeshu als Quellen der Christologie im 
Koran. 

46  Siehe dazu Shoemaker, Christmas (2003), 11–39, sowie für ein allgemeine-
res Argument über das jüdisch-christliche Umfeld des frühen Koran Shoemaker, 
Christianity (2018), 105–116.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



128

„Israeliten“ T homas, das bereits im zweiten Jahrhundert entstand und im 
syrischen Raum breit rezipiert wurde.47

Die verwickelte Quellenlage lässt die Suche nach eindeutigen literari-
schen Abhängigkeiten nicht nur methodisch fragwürdig, sondern auch 
sachlich irreführend erscheinen.48 Sie führt vor Augen, wie eng die drei 
Religionen in der Ausgestaltung ihrer historischen Überlieferungen und 
theologischen Überzeugungen miteinander verbunden und voneinander 
abhängig sind.

Je mehr Beeinflussungen und Querverbindungen entdeckt werden und 
je komplexer sie sind, desto deutlicher zeichnet sich das Bild von einem 
kulturell höchst vielfältigen und religiös lebhaften Umfeld ab, in welchem 
die Bewegung des frühen Islam und der Koran sich ausgebildet haben. 
Und desto weniger plausibel erscheinen Modelle, die das komplexe Ge-
flecht an Traditionen in einlinige Einflüsse und Abhängigkeiten aufzulö-
sen versuchen.

Als die islamischen Eroberer im siebten nachchristlichen Jahrhundert die 
Herrschaft in Jerusalem übernahmen, das zu dieser Zeit ein Pilgerziel für 
Christen aus aller Welt und dessen Patriarchat eine Hochburg der chalce-
donensischen Christologie war, beschrifteten sie den Felsendom, den sie 
auf dem brach liegenden jüdischen Tempelberg errichteten, mit Koranver-
sen wie diesen:49 „Im Namen Gottes, des barmherzigen Erbarmers. Sprich: 
Er ist Gott, der Eine, Gott, der Beständige, er zeugte nicht und wurde nicht 
gezeugt, und keiner ist ihm ebenbürtig“ (Sura 112:1–14)50 und: „Gelobt 
sei Gott, der keinen Sohn annahm und der mit keinem seine Macht ge-
teilt hat und der nicht wegen seiner Schwäche eines Freundes bedarf. So 
preise ihn ohne Unterlass!“ (Sura 17:111). Mit diesen Worten wurden die 
Besucher des islamischen Heiligtums auf dem Tempelberg über der Stadt 
empfangen, die einst das kultische Zentrum des Judentums gewesen war 
und in der Christ:innen aus aller Welt und allen Konfessionen seit Jahr-
hunderten den Tod und die Auferstehung dessen feierten, den sie als Sohn 

47  KT hom 2,2–5. Eine ausführliche Diskussion bietet Gribetz, Jesus (2013), 
1021–1048; siehe auch Piovanelli, Toledot (2011), 223–239.

48  Diese Kritik trifft auch den Versuch von Dye, Mapping (2021), 153–176, ge-
gen das „häresiologische Modell“ zur Erklärung des Jesus-Bildes im Koran in Apg 
2,22–24 das „Skelett“ für sämtliche Aussagen über Jesus im Koran zu sehen.

49  Bis heute herrscht Uneinigkeit darüber, was für den ummayadischen Herr-
scher Abd al-Malik der Anlass zur Erbauung dieses in der islamischen Welt ein-
maligen Heiligtums gegeben hat, siehe dazu: Levy-Rubin, Dome (2017), 441–464.

50  Dieses und die folgenden Zitate aus dem Koran folgen der Übersetzung von 
Bobzin, Koran (2022).

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



129

Gottes verehrten. Dass Gott „nicht zeugte und nicht gezeugt wurde“, ist 
ein direkter Widerspruch zu den christlichen Konzilstexten, die seit dem 
Bekenntnis von Nicäa daran festgehalten hatten, dass Christus „gezeugt, 
nicht geschaffen“ und insofern der ewige göttliche Sohn, gleichen Wesens 
und gleichewig mit dem Vater, sei.

Im Inneren des Oktogons sind auf der Gründungsinschrift noch deut-
lichere Worte an die Christen zu lesen: „Ihr Buchbesitzer! Geht nicht zu 
weit in eurer Religion, und sagt nur die Wahrheit über Gott! Siehe, Chris-
tus Jesus, Marias Sohn, ist der Gesandte Gottes und sein Wort, das er an 
Maria richtete, und ist Geist von ihm. So glaubt an Gott und seine Gesand-
ten und sagt nicht: ‚Drei‘! Hört auf damit, es wäre für euch besser. Denn 
siehe, Gott ist ein Gott; fern sei es, dass er einen Sohn habe“ (Sura 4:171). 
Diese Worte drücken eine sehr weitreichende Anerkennung der Person 
Jesu aus und machen zugleich die Grenze deutlich, die in seiner Verehrung 
nicht überschritten werden darf: die Grenze zwischen Menschheit und 
Gottheit. Ein weiterer Vers aus dem Koran lässt erkennen, dass die mus-
limischen Stifter auch die innerchristlichen Streitigkeiten über die Natur 
Jesu wahrgenommen hatten: „Das ist Jesus, Sohn Marias, als Wort der 
Wahrheit, über das sie uneins sind“ (Sura 19:34).

Die Antworten christlicher T heologen auf solche Infragestellungen der 
göttlichen Natur Jesu Christi bestanden häufig in dem Vorwurf, Muham-
mad und der Koran würden häretische christliche Anschauungen über 
Christus mit jüdischen Polemiken vermischen und daraus ein teuflisches 
Gift gegen das Christentum zusammenbrauen. Dieser Vorwurf zieht sich 
von den frühesten Auseinandersetzungen mit dem Islam etwa bei dem 
frühbyzantinischen T heologen Johannes von Damaskos (gest. 754) bis 
hin zu spätmittelalterlichen westlichen lateinischen Gelehrten wie Niko-
laus von Kues (gest. 1464).51 Dass sie zur Untermauerung dieses Vorwurfs 
auf Erzähltraditionen zurückgriffen, die auch in islamischen Kreisen rezi-
piert wurden und von Bedeutung waren, wie etwa die Erzählung über die 
Unterweisung des Propheten Muhammad durch den christlichen Mönch 
Sergius-Bahīrā, ist ein Ausdruck der komplexen Verwicklungen nicht nur 
zwischen jüdischen, christlichen und islamischen Erzähltraditionen und 
Polemiken, sondern auch zwischen dogmatischen und narrativen Weisen 
T heologie zu treiben.

51  Johannes von Damaskos, De haeresibus 100; Nicolaus de Cusa, Cribatio 
Al-Corani. Siehe Heyden, Beitrag (2021), 252–262.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



130

Die historischen und theologischen Wissenschaften stehen bei der Ent-
deckung und Ausdeutung der fundamentalen Verflechtungen der drei 
Traditionen miteinander und ihrer Verwiesenheit aufeinander in vieler 
Hinsicht noch am Anfang, obwohl das Interesse an diesen Zusammen-
hängen inzwischen groß ist.52 Auch die folgenden Ausführungen über Vä-
tersprüche in rabbinischem Judentum und frühem Islam können daher 
nicht mehr sein als winzige Steinchen in einem Mosaik von noch nicht 
absehbarer Größe und ein Vorgeschmack auf Erkenntnisse und Fragen, 
welche die Erforschung über die historische Koproduktion der drei reli-
giösen Traditionen in all ihrer Vielgestaltigkeit noch bereithält.53

Rabbinische und monastische Vätersprüche

Die Parallelen zwischen den christlichen Apophthegmata und rabbi-
nischen Überlieferungen beginnen mit den „Sprüchen der Väter“ (he
bräisch: Pirke Avot), einer vermutlich zu Beginn des dritten Jahrhunderts 
in Galiläa zusammengestellten Sammlung von Aussprüchen von Rab-
binen, die Eingang in die Sammelwerke der Mischna und später in den 
Talmud fanden. Manche T hemen aus den Pirke Avot begegnen auch in 
den christlichen Apophthegmata Patrum: die Warnung vor dem Umgang 
mit Frauen, das Gebot der Gastlichkeit, der Nutzen des Schweigens, die 
Bedeutungslosigkeit von Worten ohne Taten, die Aufforderung zur De-
mut.54 Manche Aussprüche von Rabbinen könnten ohne weiteres Wüsten-
mönchen in den Mund gelegt werden, wie etwa dieser Dreisatz des Rabbi 
Akiva: „Die Überlieferung ist ein Zaun um das Gesetz; die Gelübde sind 
ein Zaun um die Enthaltsamkeit; der Zaun um die Weisheit ist Schweig-
samkeit.“55 Treue zum Gesetz, Enthaltsamkeit und Schweigsamkeit sind 
zentrale Motive auch bei den Wüstenmönchen. Auch die Skepsis gegen-
über dem Urteilen über andere teilen Wüstenmönche und Rabbinen, wo-
bei letztere das Richten nicht grundsätzlich ablehnen, sondern auf die da-

52  Die Pionierarbeit in der Quellenerschließung, die vor allem jüdische Gelehrte 
wie Abraham Geiger mit seinem Werk „Was hat Mohammed aus dem Judenthume 
aufgenommen?“ (Diss. Bonn 1833) im 19. Jahrhundert auf diesem Gebiet geleistet 
haben, erfuhr durch den wachsenden Antisemitismus und das Dritte Reich einen 
bitteren und nachhaltigen Rückschlag, der erst seit dem späten zwanzigsten Jahr-
hundert überwunden wird.

53  Zum Konzept der religiösen Koproduktion siehe Heyden und Nirenberg, 
Religious Co-production (2025).

54  Warnung vor Umgang mit Frauen: 1.5; Gastlichkeit: 1.15; 3.17; Schweigen: 
1.17; Bedeutung des Tuns: 1.17; 3.13; 3.22; 4.6; Nicht rühmen, Demut: 1.9; 4.4.

55  Pirke Avot 3.18.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



131

mit verbundenen Gefahren hinweisen und Richtlinien zum Umgang da-
mit formulieren. Dazu gehört, wie in den christlichen Apophthegmata, 
dass man nicht urteilen soll, ohne sich in die Situation des Verurteilten 
hineinversetzt zu haben, sowie das theologische Argument, dass Gott al-
lein der eigentliche Richter ist.56

Ein wesentlicher Unterschied besteht dagegen in der Stellung des Ge-
setzes und des Lernens: Ihre zentrale Bedeutung in den rabbinischen Tex-
ten weicht bei den Wüstenmönchen dem Gebet. Teilweise klingt in den 
Apophthegmata sogar eine regelrechte Opposition gegen das Bücherlesen 
und das Schreiben an.57 Dagegen liest man in den Pirke Avot den Aus-
spruch des Sohnes des Zomas: „Wer ist ein Weiser? Der von allen Men-
schen lernt, denn es heißt (Psalm 119,99): ‚Durch alle meine Lehrer wurde 
ich klug. Wer ist ein Held? Der seine Leidenschaften besiegt, denn es heißt 
(Sprüche 16,32): Der Langmütige ist tapferer als der Held, und der Sieger 
über seine Leidenschaft stärker als der Städteeroberer.‘“58 Das Überwin-
den der Leidenschaften und die Aufforderung zur Geduld begegnen auch 
in den christlichen Vätersprüchen sehr prominent. Aber dass Asket:innen 
von allen Menschen lernen sollen, wird nirgendwo so explizit gefordert. 
Zwar setzt die Sammlung von teilweise gegensätzlichen Aussprüchen vie-
ler verschiedener Mönchsväter bei der Leserschaft ebenfalls eine Bereit-
schaft voraus, von allen zu lernen. Aber in den Sprüchen selbst wird eher 
die Treue zu einer einzigen Lehrerpersönlichkeit betont. Die Vielstimmig-
keit der christlichen Apophthegmata Patrum erscheint also im Vergleich 
mit den rabbinischen Sprüchen der Väter eher implizit.

Ein weiterer Unterschied besteht in der Anordnung und Präsentation 
des Materials: Die Pirke Avot sind nach der Lebenszeit der zitierten Rab
binen angeordnet, so dass die Vielstimmigkeit weniger synchron, sondern 
vielmehr als eine fortschreitende Entwicklung rabbinischer Gelehrsam-
keit erscheint. Außerdem sind die Aussprüche zumeist ohne weiteren nar-
rativen Kontext überliefert. Sie stehen damit in der Tradition der altorien-
talischen und hellenistischen Weisheit, wie sie auch in den biblischen Bü-
chern Kohelet und Sprüche zu finden ist. Insgesamt präsentiert sich die 
Vielstimmigkeit in den Pirke Avot programmatischer und weniger situativ 
als in den Apophthegmata Patrum.

56  Pirke Avot 1.1; 1.8–9; 1.18; 2.5; 4.10.
57  Z.B. AP Guy X 191 (Schweitzer II 1228).
58  Pirke Avot 4.1.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



132

Ein Beispiel: In den rabbinischen Sprüchen wird von Rabbi Yakov diese 
Aussage überliefert: „Wer spazieren geht und das Gesetz memoriert, aber 
das Studium unterbricht und sagt: ‚Wie schön ist dieser Baum! Wie schön 
ist dieses Feld!‘, dem wird das angerechnet, als hätte er seine Seele be-
fleckt.“59 Jede Ablenkung von der geistigen Ausrichtung auf das Gött-
liche ist dieser Aussage zufolge gefährlich für die Seele. Diese Warnung 
findet sich auch in christlichen Apophthegmata über Mönche vom Sinai. 
Ein positives Beispiel ist der Eremit Israel(!), der beim Spazierengehen bei 
jedem Schritt innehält und seine Gedanken prüft, ob sie noch bei Gott 
sind.60 Von Abbas Silvanos wird erzählt, dass er sich das Gesicht mit sei-
ner Mönchskutte verhüllte, während er im Garten die Pflanzen wässerte. 
Als ein vorbeigehender Besucher das sieht und ihn nach dem Grund fragt, 
antwortet Silvanos: „Damit meine Augen die Bäume nicht sehen und mein 
Geist nicht durch den Anblick abgelenkt wird.“61 Dieses Apophthegma 
liest sich fast wie eine konkrete Illustration der allgemeinen Warnung von 
Rabbi Yakov – fast könnte man meinen, Silvanos habe sein Gesicht vor-
sorglich verhüllt, weil er von Rabbi Yakov gelernt hatte, dass die Ablen-
kung durch die Betrachtung eines Baumes als Sünde angerechnet werden 
kann. Aber zwischen diesen Texten liegen nach heutigem Kenntnisstand 
mehr als zweihundert Jahre. Wurden also die Geschichten von Silvanos 
und Israel bei den Wüstenvätern in Kenntnis der rabbinischen Quelle er-
zählt und aufgeschrieben? Oder haben umgekehrt die jüdischen Sammler 
ihrem Anführer ein ursprünglich christliches Apophthegma in den Mund 
gelegt? Oder war die Warnung vor Ablenkung durch Naturbetrachtung 
ein allgemein verbreitetes Motiv in rabbinischen wie monastischen Ge-
meinschaften?

Solche Fragen beschäftigen Philolog:innen, Religionshistoriker:innen 
und T heolog:innen, wann immer sie in der Überlieferung Parallelen die-
ser Art entdecken. Als stärkstes Argument für eine gegenseitige Beein-
flussung gilt zumeist, wenn man direkte Abhängigkeit nachweisen oder 
zumindest nahelegen kann. Es ist dann verlockend, die Gemeinsamkeiten 
dadurch zu erklären, dass die zeitlich späteren Gruppen und Autoren die 
Texte vorangehender Generationen – in diesem Fall also die christlichen 
Mönche die rabbinischen Texte – vom Hörensagen oder auch aus der Lek-
türe kannten, sie übernommen und für ihre eigenen Bedürfnisse korri-

59  Pirke Avot 3.10. Auf die Parallele mit AP Silvanos 4 geht bereits Bar-Asher 
Siegal, Sayings (2016), 243–259, ein.

60  Alphabetische Sammlung Anonyma Schweitzer II 1529, griechischer Text 
Ms. Coislin 126, fol. 529.

61  AP Silvanos 4 (Schweitzer I 859).

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



133

giert, erweitert oder gekürzt und inhaltlich angepasst haben. Die histo-
rische Forschung hat ausgefeilte Methoden des Textvergleichs entwickelt, 
um solche direkten Abhängigkeiten nachweisen zu können.

In diesem konkreten Fall wäre ein direkter Kontakt tatsächlich nicht 
unwahrscheinlich. Silvanos stammte aus Palästina, ging in den 380er Jah-
ren in die ägyptische Wüste und lebte der monastischen Überlieferung 
zufolge am Berg Sinai mit einer Gruppe von zwölf Schülern in der Sketis 
(wobei diese Zahl verdächtig an die zwölf Jünger Jesu erinnert und daher 
bei historischen Rekonstruktionen mit Vorsicht zu behandeln ist). In den 
390er Jahren kehrte er jedoch nach Palästina zurück und gehörte zu den 
Gründern des Mönchtums in Gaza, welches die ersten großen Sammlun-
gen der Vätersprüche in Angriff nehmen würde.62 Die zeitliche und ört-
liche Nähe des Silvanos-Kreises zu den Rabbinen und der Sammlung der 
rabbinischen Tradition im Palästinischen Talmud lässt eine direkte Re-
zeption rabbinischer Quellen im Apophthegma des Abbas Silvanos durch-
aus als Möglichkeit erscheinen, zweifelsfrei nachweisen lässt sie sich nicht.

Es gibt auch Gemeinsamkeiten, die nicht so einfach mit direktem Kontakt 
oder zumindest zeitlicher und örtlicher Nähe zu erklären sind. Dazu ge-
hören Parallelen zwischen den Apophthegmata Patrum und dem Babylo-
nischen Talmud, der von Gelehrtenkreisen in den jüdischen Zentren im 
Perserreich im sechsten Jahrhundert zusammengestellt wurde und damit 
jedenfalls geographisch deutlich weiter von den christlichen Apophtheg-
mata Patrum entfernt ist als der Palästinische Talmud.63

Erstaunlicherweise findet sich aber gerade darin eine fast wörtliche Pa-
rallele zu einem christlichen Apophthegma. Im Traktat Avodah Zarah, 
der dem Umgang mit anderen Religionen gewidmet ist (עבודה זרה bedeutet 
„der fremde Gottesdienst“), wird folgender Ausspruch überliefert:

Rabbi Yehudah sagte im Namen von Samuel: „Warum steht geschrieben ‚Und 
du machst Menschen wie Fische des Meeres‘ (Habakuk 1:14)? Warum wird der 
Mensch mit Fischen verglichen?‘ – Ich sage dir, wie die Fische im Meer sterben, 

62  Siehe Kofsky und Bitton-Ashkelony, Gaza (2004), 70–72, sowie Kapitel II 
in diesem Buch, S. 39–52.

63  Die Pionierarbeit auf diesem Gebiet hat Bar-Asher Siegal, Monastic Lite-
rature (2013); dies. Sayings (2019) geleistet. Erst in jüngster Zeit wird zunehmend 
entdeckt und diskutiert, wie stark der Babylonische vom Palästinischen Talmud be-
einflusst ist, siehe dazu neuerdings Amsler, Talmud (2023), 122–132, die sich sogar 
für eine frühe Datierung des Babylonischen Talmud in das fünf﻿te Jahrhundert aus-
spricht. Bar-Asher Siegal und Yovel, Network (2023), erhoffen sich von digitalen 
Netzwerkanalysen weitere Erkenntnisse über die Integration christlicher Quellen 
und Wissensbestände in der rabbinischen Überlieferung.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



134

sobald sie ans trockene Land kommen, so sterben die Menschen, sobald sie die 
Torah verlassen“.64 

Denselben Vergleich benutzt Abbas Antonios im Blick auf die Abgeschie-
denheit der Wüstenmönche:

„Wie die Fische sterben, wenn sie im Trockenen verweilen, so auch die Mönche, 
die sich außerhalb des Kellions aufhalten oder mit Weltleuten Umgang haben: 
sie lösen die zur Ruhe (hesychia) notwendige Anspannung auf. Wie der Fisch ins 
Meer, so müssen auch wir ins Kellion eilen, damit wir nicht die innere Wachsam-
keit vergessen, während wir draußen verweilen.“65 

Das Sterben eines Fisches am trockenen Land ist weder in Palästina noch 
in Persien so ungewöhnlich, dass die Rabbinen und die Wüstenväter nicht 
unabhängig voneinander auf diese Metapher kommen könnten. Zugleich 
ist die Analogie in ihrer Anwendung auf die Lebensform einer bestimm-
ten Gruppe in diesem Fall so präzise, dass der Gedanke einer irgendwie 
gearteten Beeinflussung sich fast aufdrängt.

Aber wie genau könnte eine Beeinflussung vonstattengegangen sein? 
Wer hat die Metapher vom sterbenden Fisch von wem übernommen und 
umgedeutet? Häufig waren und sind solche Fragen und Diskussionen 
um Abhängigkeit und Einfluss mit dem Versuch verbunden, die Überle-
genheit der einen (älteren) religiösen Tradition über die andere (jüngere) 
nachzuweisen.66 In solchen Fällen gerät historisches Forschen in Gefahr, 
für religiöse Polemik genutzt oder nutzbar gemacht zu werden. Aber in 
den allermeisten Fällen ist es gar nicht möglich, eindeutige Einflüsse in 
die eine oder andere Richtung nachzuweisen. Dies zu akzeptieren und zu 
reflektieren, gehört ebenfalls zur Kunst zu unterscheiden ohne zu trennen. 
So auch hier:

Rabbi Yehuda soll ungefähr einhundert Jahre vor dem Mönch Anto-
nios gelebt haben, so dass chronologisch gesehen eine Beeinflussung des 
Mönchs durch den Rabbi anzunehmen wäre. Doch geht es hier nicht um 
Lebensdaten, sondern um Erzähltraditionen – und diese führen sowohl 
für die Apophthegmata Patrum als auch für die Gemara der beiden Tal-
mudim frühestens ins fünfte Jahrhundert. Man könnte aber darauf hin-
weisen, dass der Ausspruch für Antonios nicht erst in den Apophtheg-

64  BT Avodah Zarah 3b (Ms Paris 1337): Text bei Bar-Asher Siegal, Litera-
ture (2013), 102.

65  AP Antonios 10 (Schweitzer I 10).
66  Auf dieses Problem hat Smith, Drudgery (1990), hingewiesen. Im selben 

Jahr veröffentliche Peter Pilhofer seine Studie zum Altersbeweis bei jüdischen und 
christlichen Apologeten: Pilhofer, Presbyteron (1990).

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



135

men-Sammlungen, sondern bereits um 360 n.Chr. in der Vita Antonii des 
Athanasios von Alexandrien überliefert ist, also einige Jahrzehnte vor den 
beiden Talmudim.67 Alexandrien war zu dieser Zeit das Zentrum des hel-
lenistischen Judentums, aus dem es nach Ansicht der meisten Gelehrten 
keine Hinweise auf rabbinische Gelehrsamkeit gibt.68 Diese beiden Beob-
achtungen könnten als Argumente für eine direkte literarische Abhän-
gigkeit des Spruches von Rabbi Yehudah von christlichen Überlieferun-
gen über Antonios angeführt werden. Dann wäre also der Ausspruch des 
Rabbi Yehuda ha-Nasi, einer führenden Gestalt des rabbinischen Juden-
tums, durch Aneignung und Übernahme einer Tradition über Antonios, 
der vielen als der Vater des christlichen Wüstenmönchtums galt, in den 
Talmud gekommen.

Vor diesem Hintergrund wäre es dann weiterhin interessant zu beach-
ten, dass der Talmud mit dem Hinweis auf Rabbi Samuel eine jüdische 
Traditionskette nahelegt, die nach Babylon verweist. Mit der Einleitung: 
„Rabbi Yehuda sagte im Namen von Samuel“ werden nämlich zwei zen-
trale Gestalten der Anfangszeit rabbinischer Gelehrsamkeit miteinander 
verknüpft: Yehuda ha-Nasi (ca. 135–217) war der Patriarch, der die Endre-
daktion der Mischna in Judäa verantwortete. Der etwas jüngere Samuel von 
Nehardea (ca. 165–254) gehörte zu den wichtigsten Figuren in der ersten 
Generation der persischen Diaspora. Zudem wird der Ausspruch über die 
Fische im Talmud mit der Frage: „Warum steht geschrieben“? in eine ex-
egetische Diskussion eingebettet. Bezeugen diese beiden Elemente – die 
Rückführung des Spruches auf Babylon und die Einbettung in eine Dis-
kussion unter Schriftgelehrten– den Versuch der Talmud-Redaktoren, den 
christlichen Ursprung des Ausspruchs von Rabbi Yehuda zu verschleiern?

Das könnte sein. Es könnte aber auch sein, dass die Metapher vom aus-
trocknenden Fisch im spätantiken Orient Gemeingut war und von ver-
schiedenen Gemeinschaften unabhängig voneinander als Mahnung zur 
Bewahrung der einmal gewählten Lebensform verwendet wurde. Letzt-
lich muss offenbleiben, welche dieser beiden Möglichkeiten tatsächlich 
zutrifft. Was aber mit Sicherheit aus solchen Parallelen gewonnen werden 
kann, ist die Erkenntnis, wie eng die Traditionen und Vorstellungswelten 
miteinander verbunden sind – sei es aufgrund zufälliger lebensweltlicher 

67  Athanasios von Alexandrien, Vita Antonii 85,2-3. Hier ist der Ausspruch in 
eine Geschichte darüber eingebettet, wie Antonios versucht, die Vielzahl an Besu-
chern in der Wüste loszuwerden.

68  Allerdings war und ist diese Ansicht durchaus umstritten, siehe dazu: Bloch, 
Philo (2023), 466-389. Dieser Diskurs zeigt, wie dünn das Fundament ist, auf dem 
Argumentationen über eindeutige Abhängigkeit häufig basieren.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



136

Gemeinsamkeit, sei es in direkter Anhängigkeit von und Auseinanderset-
zung mit den religiös Anderen. In beiden Gemeinschaften wird die Me-
tapher vom Fisch einer Autorität in den Mund gelegt, die als Gründer-
figur eine zentrale Rolle spielt: Rabbi Yehuda ha-Nasi als Redaktor der 
Mischna und der Eremit Antonios als Vaterfigur des Wüstenmönchtums. 
Beide bemühen dasselbe Bild aus der Natur, den auf dem Trockenen lie-
genden sterbenden Fisch, als Mahnung zur Beständigkeit in der eigenen 
Lebensweise. Genau in dieser Lebensweise liegt nun der entscheidende 
Unterschied zwischen beiden Aussprüchen und Gemeinschaften: Für die 
Rabbinen ist es das Leben in der Torah – wobei offenbleibt, ob hier das To-
rah-Studium oder das Befolgen der Gebote oder beides gemeint ist. Für die 
Wüstenmönche symbolisiert das lebensnotwendige Meer die Einsamkeit 
des Kellions und vor allem die Vermeidung von Kontakt mit Weltleuten.

Parallelen zwischen den Apophthegmata Patrum (und anderen Quellen 
des Mönchtums) mit dem Babylonischen Talmud wie diese zeigen, dass 
die enge Verbindung und Auseinandersetzung zwischen Judentum und 
Christentum nicht auf die ersten Jahrhunderte nach dem Auftreten Jesu 
beschränkt sind. Lange Zeit herrschte diese Ansicht vor: das Christentum 
habe sich in den ersten beiden Jahrhunderten nach dem Auftreten Jesu aus 
dem Judentum heraus entwickelt; oder auch, Judentum und Christentum 
seien zeitgleich und in gegenseitiger Abgrenzung voneinander als zwei 
Nachfolger des biblischen Judentums entstanden, aber nach einer kurzen 
Zeit der Identitätsfindung jeweils eigene Wege gegangen.69

Die Gemeinsamkeiten und gegenseitigen Beeinflussungen gehen jedoch 
weit über die ersten beiden Jahrhunderte und auch weit über die Spätan-
tike hinaus. Und nicht immer verlief die Überlieferung einlinig von einer 
Tradition oder Gemeinschaft in die andere. Ein anschauliches Beispiel für 
das komplizierte Hin und Her der Beeinflussungen bietet die Erzählung 
über die Bekehrung von Rabbi Akiva (gest. 135 n.Chr.) zu einem dem To-
rah-Studium gewidmeten Leben. Auch Rabbi Akiva ist eine der großen 
Gründergestalten der rabbinischen Tradition. Seine Bekehrungsgeschichte 
ist aber erst in den Avot de Rabbi Natan überliefert, dem ältesten und längs-
ten der sogenannten kleinen Talmud-Traktate.70 Dieser wurde zwischen 
dem siebten und neunten Jahrhundert als Kommentar zu den Pirke Avot 

69  Zur Diskussion um „parting of the ways“ oder „shared worlds“ siehe: Boya-
rin, Border (2004); Dunn, Partings (22006); Bar-Asher Sigal, Worlds (2012), 
423–456; sowie das T hemenheft: Parting of the Ways. Die Trennung der Wege von 
Juden und Christen in der neueren Forschung, Evangelische T heologie 80/6 (2020).

70  Avot de-Rabbi Natan 123–5 (Becker, 44–45).

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



137

verfasst, die in 3.18–20 einige Aussprüche von Akiva überliefern – darunter 
den bereits zitierten, asketisch anmutenden Dreisatz „Die Überlieferung ist 
ein Zaum um das Gesetz; die Gelübde sind ein Zaun um die Enthaltsam-
keit; der Zaun um die Weisheit ist Schweigsamkeit“. Der mehr als ein hal-
bes Jahrtausend nach Akivas Lebenszeit verfasste Kommentar des Rabbi 
Natan liefert nun eine biographische Einbettung für die in Mischna Pirke 
Avot überlieferten Aussprüche Akivas. Er erzählt unter anderem, wie der 
vierzigjährige Akiva an einen Brunnen kommt, sich über eine Aushöhlung 
im Stein wundert und die Umstehenden fragt: „Wer hat diesen Stein ausge-
höhlt?“ „Das Wasser“ ist die Antwort, kombiniert mit einem Hinweis auf 
den Bibelvers: „Das Wasser wäscht Steine weg“ (Hiob 14:19). Darauf rea-
giert Akiva mit existenzieller Bestürzung: „Ist mein Herz denn härter als 
Wasser? Ich will gehen und Torah studieren.“

Michal Bar-Asher Sigal hat gleich mehrere Bezüge dieser Geschichte zu 
christlichen Apophthegmata ausfindig gemacht.71 Von Abbas Apollo wird 
zum Beispiel ebenfalls berichtet, dass er sich erst im Alter von vierzig Jah-
ren für ein Leben in der Wüste entschied. Von beiden wird zudem überlie-
fert, dass sie vor ihrer Bekehrung Hirten waren.72 Während dies eine zu-
fällige Übereinstimmung in den Biographien oder auch ein naheliegendes 
Spiel mit biblischen Motiven sein kann, weist die innerrabbinische Überlie-
ferungsgeschichte der Episode in den Avot de Rabbi Natan selbst deutliche 
Spuren einer Weiterbearbeitung im Dialog mit einem christlichen Apoph
thegma über Poimen auf. Von ihm, dessen griechischer Name „Hirte“ be-
deutet, überliefert ein Apophthegma der Alphabetischen Sammlung einen 
ganz ähnlichen Spruch. Auch Poimen spricht in Anwesenheit einiger An-
hänger über die Kraft des Wassers und wendet diese auf das Wort Gottes 
an: „Die Natur des Wassers ist weich, die des Steines hart. Ein Eimer, über 
einem Stein aufgehängt, durchbohrt Tropfen für Tropfen den Stein. So ist 
auch das Wort Gottes weich und unser Herz hart. Hört ein Mensch nun oft 
das Wort Gottes, dann öffnet sich sein Herz und fürchtet Gott“.73

Wieder könnte man die Parallelen als naheliegende Übertragung von all-
täglichen Erfahrungen aus der Lebenswelt – eine Begegnung am Brunnen, 
das Staunen über einen von Wasser ausgehöhlten Stein – auf das religiöse 
Leben ansehen. Aber die handschriftliche Tradition zeigt, dass an der Ge-
schichte über Akivas Bekehrung im Kommentar des Rabbi Natan gear-

71  Bar-Asher Siegal, Sayings (2016), 243–259.
72  Bar-Asher Siegal, Literature (2013), 208 f.
73  AP Poimen 183 (Schweitzer I 757).

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



138

beitet wurde. Die Avot de Rabbi Natan sind nämlich in (mindestens) zwei 
Versionen überliefert: In der einen (früheren?) Version ist es das Brunnen-
seil, das den Stein durch die kontinuierliche Reibung aushöhlt. In einer 
anderen (wahrscheinlich späteren und stärker redigierten) Fassung heißt 
es dagegen, dass vom Seil des über dem Brunnen hängenden Eimers un-
aufhörlich Wasser auf den Stein tropft und ihn aushöhlt. Nur in dieser 
Version wird auch ein Bezug zwischen der Kraft des weichen Wassers und 
dem Wort der Torah hergestellt. Die andere (frühere?) Version beinhal-
tet dagegen nur den Vergleich des harten Steines mit dem harten Herzen 
des Menschen. Beides, der Eimer und der Vergleich des weichen Wassers 
mit dem Wort Gottes, findet sich auch im Apophthegma des Abbas Poi-
men. Nun kann man lange hin und her erwägen, welche der beiden Va-
rianten des rabbinischen Kommentars wohl auf die andere reagiert und 
mit welchen Kenntnissen und Intentionen die Änderungen vorgenom-
men wurden. Haben Rabbinen die Geschichte von Akiva am Brunnen 
als Gegen-Erzählung zum Ausspruch des Poimen erfunden? Oder haben 
die Bearbeiter einer späteren Version die ursprüngliche Geschichte an das 
Poimen-Apophthegma angepasst? Kann oder muss man eine Kenntnis 
des christlichen Apophthegmas bei den jüdischen Leser:innen vorausset-
zen, oder funktioniert die Geschichte auch ohne den Bezug zu Poimen? 
Oder kursierte die Brunnenweisheit zunächst unabhängig voneinander 
in beiden Gemeinschaften, und die Angleichungen sind ganz ohne spe-
zifische Intention vorgenommen worden, einfach weil die Geschichte in 
dem einen Kontext so, im anderen anders besser funktionierte?

Man wird bei diesen Überlegungen vielleicht nie zu einem eindeutigen 
Ergebnis kommen. Aber wie auch immer das Verhältnis der beiden Ver-
sionen der Avot de Rabbi Natan genau bestimmt wird: Dass die Arbeit an 
diesem Mischna-Kommentar in Kenntnis und Auseinandersetzung mit 
dem Apophthegma des Abbas Poimen stattgefunden hat, erscheint an-
gesichts der beiden sehr spezifischen Parallelen der Motive „Eimer“ und 
„Wort Gottes“ als zumindest wahrscheinlich. Noch wichtiger aber als das 
Suchen nach Einflüssen ist die Feststellung, dass und wie Juden und Chris-
ten an derselben Metapher ihre Gemeinsamkeiten und Unterschiede ver-
handelt haben.

In diesem Zusammenhang ist nun bemerkenswert, dass das christliche 
Apophthegma explizit auf Syrien verweist, obwohl Poimen nach heutigem 
Kenntnisstand sein ganzes Leben in Ägypten verbracht hat.74 Die situa-
tive Einkleidung des Ausspruchs lautet: „Wir gingen nach Syrien zu Ab-

74  Siehe Harmless, Poemen (2000), 483–518; Frank, Abbas (1989), 337–347.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



139

bas Poimen und wollten mit ihm über die Härte des Herzens sprechen. 
Aber der Alte konnte kein Griechisch, und es war kein Übersetzer da. Und 
siehe, als der Alte sah, dass wir verzweifelt waren, fing er an in griechischer 
Sprache zu reden“ – und erst dann folgt der Ausspruch über das Wasser. 
Warum machen sich christliche Redaktoren die Mühe, Poimen für die-
sen einen Spruch nach Syrien zu versetzen und explizit auf die Sprach-
schwierigkeiten hinzuweisen? Auch diese Frage muss wohl unbeantwortet 
bleiben, aber die Beobachtung als solche ist bereits aufschlussreich. Syrien 
war zu dieser Zeit in der Tat ein vitaler Ort des Neben-, Mit- und Gegen-
einanders verschiedener religiösen Gruppierungen zwischen Römischem 
und Sassanidischem Reich. Der Reichtum an Erkenntnissen, die dieses 
Gebiet für ein besseres Verständnis der Beziehungen zwischen Judentum, 
Christentum und Islam bereithält, ist von der modernen Forschung bei 
weitem noch nicht ausgeschöpft. Aber die narrative Situierung des Apo-
phthegmas über Poimen in Syrien stellt eine Brücke dar zu den Regionen, 
in denen rabbinische Traditionen wie die über Rabbi Akiva in den Avot de 
Rabbi Natan überliefert wurden – und damit nicht nur bei Juden, sondern 
potenziell auch bei Christen und seit dem siebten Jahrhundert auch bei 
Anhängern des Propheten Muhammad auf Interesse stießen.

Diese wenigen Beispiele mögen genügen um zu zeigen, wie vielfältig und 
komplex die Verflechtungen zwischen der rabbinischen und der christ-
lichen Überlieferung von Aussprüchen ihrer jeweiligen Väter sind. Die 
Sammlung ihrer kollektiven Weisheit in den Apophthegmata Patrum und 
den Pirke Avot in den beiden Talmudim dienten der Bildung und Unter-
haltung ihrer Trägerkreise, aber auch der Ausbildung nachfolgender Ge-
nerationen – und damit der Ausprägung und Stärkung eines kollektiven 
Selbstverständnisses. Die Parallelen und Verflechtungen in der Überlie-
ferung bezeugen, wie eng die Ausformung beider Gruppen miteinander 
verbunden war und wie präzise die Unterschiede gerade angesichts großer 
Gemeinsamkeiten definiert wurden. Zwei unterscheidende Elemente ste-
chen in den hier untersuchten gemeinsamen Erzählstoffen immer wieder 
ins Auge. Erstens laufen sie auf eine entscheidende Differenz in der Le-
bensform hinaus: Torahstudium bei den Rabbinen, Zurückgezogenheit im 
Gebet bei den Mönchen. Zweitens zeigt sich eine Tendenz, gerade solche 
Sprüche durch genealogische Hinweise in die eigene Tradition einzuord-
nen, bei denen eine (wie auch immer geartete) Verflechtung mit der jeweils 
anderen religiösen Überlieferungstradition vorliegt. So gern man sich bei 
den Überlieferungen der anderen bedient, so ungern lässt man sich dabei 
über die Schulter schauen.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



140

Die vielstimmige Weisheit in Spruchsammlungen hatte in der Zeit ihrer 
Entstehung im fünften Jahrhundert für beide Gruppen dieselbe Funktion: 
Sie bildete ein Überlieferungsreservoir für Lebens- und Lerngemeinschaf-
ten, in denen kollektive Weisheit, Erfahrungsfülle, Uneinigkeit und Dis-
kurs als Fundament für Lebensklugheit und Schriftgelehrsamkeit galten. 
Dass eine solche Uneinigkeit nicht notwendigerweise Trennung bedeutet, 
sondern im Gegenteil die Grundlage für Gemeinschaftsbildung sein kann, 
muss nicht als spezifische Besonderheit dieser beiden Gruppen angese-
hen werden, sondern fügt sich – wie bereits ausgeführt – durchaus in den 
„Zeitgeist“ ein.

Was die rabbinischen und die monastischen Kreise miteinander ver-
bindet, ist, dass sie zur Zeit der Entstehung ihrer Sammelwerke im fünften 
Jahrhundert (noch) nicht zu den dominierenden Gruppen ihrer jeweiligen 
gesellschaftlichen Bezugsgrößen gehörten: Die Rabbinen waren sowohl 
im Römischen als auch im Sassanidischen Reich eine religiöse Minder-
heit, und wahrscheinlich hatten sie zur Entstehungszeit der beiden Talmu-
dim auch innerhalb des Judentums noch nicht die vorherrschende Rolle 
wie später nach der sogenannten „Rabbinisierung des Judentums“ im ach-
ten und neunten Jahrhundert.75 Die Wüstenmönche wiederum bildeten 
mit ihrem Rückzug aus den Städten und der Weigerung öffentliche Ämter 
auszuüben eine Alternative zu der sich etablierenden christlichen Reichs
kirche, auch wenn sie durch die persönliche und literarische Interaktion 
mit den christlichen Eliten durchaus Teil dieser Kirche blieben und sogar 
zu ihrem gesellschaftlichen Aufstieg beitrugen und ihn abstützten.

Dass es in beiden Gemeinschaften ein Bewusstsein für diesen Außen-
seiter-Status gab, zeigt eine weitere Parallelüberlieferung zwischen den 
Apophthegmata und dem Palästinischen Talmud. Abbas Ammonas, der 
sich so standhaft gegen das ihm zugewiesene Richteramt zur Wehr setzte, 
wird deshalb in einem bereits im vorigen Kapitel zitierten Apophthegma 
von einer ihm unbekannten Frau für verrückt erklärt: „Dieser Alte ist ver-
rückt“, verkündet sie, als Ammonas sich wieder einmal weigert, Gericht 
zu halten. Aber statt dem Wunsch dieser Frau und ihrer Begleiter nach 
Rechtsentscheiden zu entsprechen, antwortet Ammonas nur: „Wieviel 
Mühe habe ich auf mich genommen in den Wüsten, um diese Verrücktheit 
zu erreichen. Und da soll ich sie heute durch dich verlieren?“76 Eine ganz 
ähnliche Reaktion auf öffentliche Bloßstellung berichtet der Palästinische 

75  Sehr aufschlussreich im Blick auf die Dynamik von Rabbinisierung und Di-
versität ist der Sammelband McDowell, Naiweld und Stökl Ben Ezra, Diver-
sity (2021).

76  AP Ammonas 9 (Schweitzer I 121). Siehe auch in diesem Buch S. 90–92.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



141

Talmud von Rabbi Yudah ben Ilai. Auch er wird von einer Frau auf offener 
Straße verhöhnt, als sie sein Gesicht leuchten sieht: „Entweder bist du be-
trunken von Wein, oder du leihst auf Zinsen, oder du züchtest Schweine“. 
Darauf erwidert er: „Möge das Leben dieser Frau ausgelöscht sein! Keines 
dieser drei Dinge trifft auf mich zu, sondern das Studium der Torah steht 
mir zu, wie geschrieben steht: Die Weisheit einer Person erleuchtet ihr Ge-
sicht (Prediger 8,1).“77 In beiden Fällen verhöhnt eine Frau, die wohl „Vol-
kes Stimme“ repräsentiert, den Mönch beziehungsweise den Rabbi. Beide 
verteidigen sich in harscher Weise – wobei das, was sie verteidigen, wie 
schon im Fall der Metapher vom sterbenden Fisch, auf den spezifischen 
Unterschied zwischen ihren Lebensformen verweist: Beim Wüstenmönch 
ist es die Weigerung dem Volk als Richter zur Verfügung zu stehen, beim 
Rabbi die Treue zum Studium der Torah.

Der unterschiedliche Erfolg und Einfluss der Wüstenmönche und Rab-
binen innerhalb ihrer Religionsgemeinschaften hat aber in den nachfol-
genden Jahrhunderten zu einer ganz unterschiedlichen Gewichtung ih-
rer Überlieferungen in Judentum und Christentum geführt. Während die 
Rabbinen zur dominanten Gruppe im Judentum aufstiegen, blieben die 
Mönche, zumal der eremitischen Traditionen, eher am Rand der christ-
lichen Machtzentren. Folglich genoss der Talmud den Status kanonischer 
Autorität im Judentum, während die Apophthegmata-Sammlungen zwar 
intensiv weiterbearbeitet wurden, aber nicht zu den Referenztexten der 
einflussreichen christlichen Eliten gehörten.

Dies wiederum hat bis heute Auswirkungen auf die Wahrnehmung von 
‚Judentum‘ und ‚Christentum‘. Gelehrsame Uneinigkeit – die wahlweise 
als diskursive Pluralität gepriesen oder als notorische Streitlust gebrand-
markt werden kann – galt und gilt vielfach als typisches Merkmal ‚des Ju-
dentums’, während ‚das Christentum‘ oft als eine auf dogmatische Einig-
keit zugeschnittene Religion wahrgenommen wird. Beides hat zweifellos 
seine Berechtigung und kann vielfach historisch belegt werden. Aber die 
Wirklichkeit ist fast immer komplexer als jedes Stereotyp, und historische 
Wissenschaft kann und sollte zur Relativierung von Stereotypen beitra-
gen, indem sie auf wenig beachtete geschichtliche Zusammenhänge und 
Ambivalenzen aufmerksam macht.

Die Dominanz der rabbinischen Tradition innerhalb des Judentums 
war in der Antike nicht so selbstverständlich, wie es heute manchmal 

77  PT y.Pes. 10:1,37c. Auf diese Parallele hat zuerst Heszer, Apophthegmata 
(1995), 453–464 aufmerksam gemacht.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



142

scheint, und der Aufstieg der Rabbinen war von teilweise heftigen macht-
politischen Auseinandersetzungen begleitet, wie etwa die Geschichte der 
Karäer, der einflussreichsten Gegner der Rabbinen, zeigt.78 Und auch in-
nerhalb der rabbinischen Textkorpora hat es Redaktionsphasen gegeben, 
die mit der Aussortierung und Bearbeitung der Überlieferung verbunden 
waren. Die Vielstimmigkeit in den beiden Talmudim integrierte also nicht 
einfach alles, was im Traditionsraum des Judentums und mit dem An-
spruch eine legitime jüdische Stimme zu sein, gedacht und erzählt wurde. 
Diese Quellen integrieren nur, was innerhalb des rabbinischen Konsenses 
über eine nützliche Uneinigkeit lag. Allerdings ist die rabbinische Viel-
stimmigkeit im Vergleich mit dem, was in den lateinischen und byzan-
tinischen christlichen Mehrheitskirchen offiziell geduldet wurde, immer 
noch beeindruckend groß und zeugt von einem Bildungsideal, das nicht 
am Wiederholen von festgesetzten Wahrheiten, sondern an der Fähigkeit 
zum Diskurs orientiert ist.

Hingegen fristeten die Überlieferungen des Wüstenmönchtums im 
Traditionsraum des Christlichen durch die Jahrhunderte hindurch ein 
eher randständiges Dasein. Sie gehörten nicht zu den Referenztexten der 
byzantinischen oder abendländischen Reichskirchen und haben daher 
die offizielle Selbstdarstellung und Wahrnehmung des Christentums viel 
weniger geprägt als Konzilstexte und päpstliche oder patriarchale Doku-
mente. Genau diese Schattenexistenz in den Klöstern ermöglichte aber 
den freien und lebendigen Umgang mit diesen Texten, und damit eine 
Vielstimmigkeit, die in anderen kirchlichen (auch manchen klösterlichen) 
Räumen machtvoll unterdrückt wurde und daher gerade in Reformbe
wegungen besonderes Interesse fand.79 Die Wiederentdeckung solcher 
auf Vielstimmigkeit angelegten Traditionen wie der Apophthegmata Pa
trum zeigt, dass die machtvolle, dogmatisch festgelegte und ganze Ge-
sellschaften und Staaten dominierende Kirche, die über weite Strecken 
der Vergangenheit das Gesicht des Christentums geprägt hat, auch in der 
Vormoderne nicht die einzig mögliche Verwirklichungsform des Christ- 
lichen war.

Diese Erkenntnisse wollen und sollen die Bilder von einem diskursi-
ven Judentum und einem dogmatischen Christentum nicht grundsätzlich 
bestreiten, sondern lediglich ergänzen. Der jüdische Traditionsraum ist 
nicht ganz frei von Unterdrückung und Zensur, obwohl Meinungsvielfalt 

78  Siehe dazu Polliack, Judaism (2003), 339–62.
79  Ein Beispiel ist kürzlich ausführlich behandelt worden von Reitzner, Verba 

(2022).

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



143

von den Rabbinen kultiviert und gefördert wurde. Und im vormodernen 
Christentum gab es bei aller dogmatischen Hegemonität und Machtent-
faltung auch Nischen für Vielstimmigkeit und Diversität.

Asketische Apophthegmata zwischen Christentum und Islam 

Syrien und die Arabische Halbinsel waren, wie bereits angedeutet, in der 
Spätantike besonders vielfältige Räume der Begegnung zwischen verschie-
densten kulturellen und religiösen Gruppierungen und Traditionen. Auch 
hier gibt es noch jede Menge zu entdecken, und auch die Erforschung der 
Verflechtungen jüdischer, christlicher und islamischer Väterspruch-Tra-
ditionen steht erst ganz am Anfang.80 Die Überlieferung von Apopht-
hegmata in syrischen und arabischen Sammlungen, die oft den Namen: 
„Paradies der Väter“ trugen, machte die Vätersprüche seit dem sechsten 
und siebten Jahrhundert auch im Ursprungskontext des Islam zu belieb-
ten Erzählstoffen.81 Die christlichen Mönche standen bei vielen Anhän-
gern des Propheten Muhammad in hohem Ansehen. Einer im Islam wie 
im Christentum einflussreichen Tradition zufolge wurde der Prophet Mu-
hammad in Basra von einem syrischen Mönch namens Sergius-Bahīrā ins 
Christentum eingewiesen und hat aus diesen Begegnungen nicht nur sein 
Verständnis des Christentums, sondern auch viel Inspiration zur Gestal-
tung und Führung seiner eigenen Gemeinschaft gezogen. Die Geschichte 
über die Beziehung zwischen dem Propheten und dem Mönch wurde in 
verschiedensten Kontexten zum Austarieren des Verhältnisses von Chris-
tentum und Islam genutzt und dabei gleichermaßen für Visionen des 
friedlichen Zusammenlebens wie für tödliche Polemik in Anspruch ge
nommen.82

Die ambivalente Beziehung der frühen islamischen Gemeinde zum 
christlichen Mönchtum schlägt sich auch im Koran nieder. Einerseits er-
klärt Sura 5:82 – und zwar in polemischer Abgrenzung von den Juden –, 
dass die christlichen Priester und Mönche den Gläubigen in der Liebe am 
nächsten stehen.83 Andererseits kritisiert Sura 9:31–34 die Verehrung von 

80  Die Beziehungen zwischen Apophthegmata und frühen muslimischen Über-
lieferung haben in ersten Ansätzen untersucht: Chialà, Mystiques (2010), 352–367; 
Pietruschka, Apophthegmata (2015) und dies., Monk (2020).

81  Siehe dazu Zaborowski, T hought (2018), 326–342; speziell zum Syrischen 
auch Michelsen, Library (2022).

82  Siehe dazu Roggema, Legend (2009). Zu den ambivalenten Aktualisierun-
gen dieses Erzählmotivs siehe Heyden und Nirenberg, Co-produced Religions 
(2025), 167–177.

83  Sura 5:82 (übertr. Bobzin): „Wahrlich, du wirst finden, dass die Menschen, 

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



144

Mönchen als Abfall von der wahren Gottesverehrung und ihren Reichtum 
als Ausbeutung der einfachen Gläubigen.84 Sura 57:26 f. bringt die ganze 
Ambivalenz zum Ausdruck: 

„Wir sandten Noah und Abraham und stifteten in ihrer Nachkommenschaft die 
Prophetie und das Buch. Unter ihnen gab es manche, die sich leiten ließen, doch 
viele unter ihnen waren ruchlos. Dann ließen wir in ihren Spuren unsere Gesand-
ten folgen und ließen Jesus, den Sohn Marias, folgen und gaben ihm das Evan-
gelium und pflanzten in die Herzen derer, die ihm folgten, Milde und Barmher-
zigkeit und Mönchtum – sie schufen es, wir schrieben es ihnen nicht vor –, und 
zwar im Bestreben, Gottes Wohlgefallen zu erlangen. Aber sie bewahrten es nicht 
in der rechten Weise. Und wir gaben denen von ihnen, die glaubten, ihren Lohn, 
doch viele von ihnen waren ruchlos.“

Wie genau das Verhältnis zwischen christlichen und muslimischen As-
keten im syrisch-arabischen Raum des siebten und achten Jahrhunderts 
zu bestimmen ist, wird in der Forschung kontrovers diskutiert. Ab wann 
kann man sie überhaupt klar voneinander unterscheiden? Autoren beider 
Religionsgemeinschaften bezeugen die kontinuierliche Blüte von Klöstern 
im syrisch-mesopotamischen und im nordafrikanischen Raum auch in 
den Jahrhunderten nach den muslimischen Eroberungen. Die berühm-
ten Asketen cAbd al-Wāhid b. Zaid (gest. 176/793) und cAbdallāh b. al 
Mubārak (gest. 181/797) wurden von christlichen Mönchen unterrichtet, 
letzterer schrieb die Geschichte des christlichen Mönchtums als Vorge-
schichte zu seiner Einweisung in islamische Lebenskunst.85

Viele für das christliche Mönchtum typischen Elemente gehören auch 
im Sufismus, der aus der asketischen Bewegung hervorgegangenen islami-
schen Mystik, zu den Idealen eines frommen Lebens: einfache Kleidung, 
Singen, Armut, das Eingedenksein Gottes, die Überwindung des Eigen-
willens, das Leben wie ein Toter. Einer der Hauptkritikpunkte der Sufis an 
den christlichen Asketen war ihr Ideal sexueller Enthaltsamkeit und die 

die den Gläubigen am feindlichsten gesinnt sind, die Juden sind, und diejenigen, 
die beigesellen. Und du wirst finden, dass diejenigen, die den Gläubigen in Liebe 
am nächsten stehen, diejenigen sind, die sagen: ‚Wir sind Christen‘. Dies, weil unter 
ihnen Priester sind und Mönche und weil sie nicht überheblich sind“.

84  Sura 9:31 (übertr. Bobzin): „Sie nahmen sich ihre Schriftgelehrten und 
Mönche zu Herren statt Gott allein – und Christus, Marias Sohn. Doch wurde ih-
nen befohlen, nur einem Gott zu dienen: Kein Gott außer ihm!“ und Vers 34: „Viele 
Schriftgelehrte und Mönche verzehren unrechtmäßig den Besitz der Menschen und 
halten ab vom Wege Gottes. Wer aber Gold und Silber hortet und es nicht für Got-
tes Wege ausgibt, denen verkünde schmerzhafte Strafe“.

85  cAbdallāh b. al Mubārak, Kitāb az-zuhd (hg. v. Ah. mad Farīd 1995).

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



145

Ablehnung der Ehe. Für die frühen Asketen im Islam sind sexuelle Enthalt-
samkeit und Eheverzicht ebenso wie regelmäßiges Fasten aber durchaus be-
legt. Die Opposition dagegen entwickelte sich offenbar erst im Lauf der Zeit 
– und zwar vermutlich in Abgrenzung von asketischen Praktiken, welche 
die ersten Asketengenerationen der muslimischen Gemeinschaft mit den 
christlichen Mönchen teilten.86 Spuren dieser Auseinandersetzung haben 
sich vielleicht sogar in den Koran eingeschrieben. In den beiden mekka-
nischen (also frühen) Suren 23:5 und 70:29 werden diejenigen Gläubigen 
gelobt, die auf Geschlechtsverkehr verzichten. Sexuelle Enthaltsamkeit ge-
hört hier neben beständigem Gebet, Almosengeben und Verschwiegenheit 
(23:3) beziehungsweise Glauben an das Gericht (70:29) zu den wichtigsten 
Tugenden. In beiden Versen findet sich jedoch ein Zusatz, der vermutlich 
später angefügt wurde: „außer mit ihren Ehefrauen und Sklavinnen“.87

Wer was wann von wem übernommen hat und warum, ist eine häufig 
gestellte Frage. Sie ist jedoch mit zwei Schwierigkeiten belastet: Erstens 
folgt sie dem klassischen Paradigma der Beeinflussung, das in der interre-
ligiösen Polemik allzu oft in der Absicht angewendet wurde, Abhängigkei-
ten und damit auch Höher- und Minderwertigkeiten zu behaupten. Zwei-
tens erlaubt die Quellenlage es häufig nicht, die Überlieferungsvorgänge 
mit hinreichender Sicherheit zu rekonstruieren. Viel gewinnbringender 
ist daher die Frage, wie sich in den gemeinsamen Erzählstoffen die un-
terschiedlichen religiösen Traditionen – ihre Lebensstile, ihre Welt-, Got-
tes- und Menschenbilder – niedergeschlagen und unaufhörlich formiert, 
re-formiert und transformiert haben.

Wie die christlichen Wüstenväter galten die frühen muslimischen Aske-
ten (arabisch: zuhhād oder nussāk) zugleich als Geschichtenerzähler (ara-
bisch: qus.s.ās). Sie hatten Anteil an der Verbreitung mündlicher Traditio-
nen, die an den religiösen Grenzen zwischen Juden, Christen und Musli-
men keinen Halt machten. Manche Aussprüche von Wüstenvätern finden 
sich in frühen islamischen Traditionen Jesus in den Mund gelegt.88 Die 
Erzählung, wie ein muslimischer Asket in ein christliches Kloster geht 
um einen Mönch um Rat zu fragen – also die Standardsituation in den 

86  Livne-Kafri, Ascetics (1996), 105–129; Benkheira, Maitrise (2017).
87  Siehe Sinai, Kerygma (2017), 219–266, hier: 231–232 und Dye, Ascetic (2019), 

580–597.
88  Sabino Chialà hat 383 Jesus-Traditionen in frühislamischen Schriften aus-

findig gemacht: Chialà, Detti (22011). Anklänge an christliche Apophthegmata 
Patrum gibt es zum Beispiel in Nr. 20, 48, 60, 66, 76, 90, 95, 117, 121, 180. Eine ge-
nauere Erforschung der Zusammenhänge steht noch aus.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



146

Apophthegmata Patrum – ist ein Grundmotiv in islamischer asketischer 
zuhd-Literatur. Später, als muslimische T heologen sich zunehmend um 
die Bereinigung der islamischen Tradition von fremden Einflüssen sorg-
ten und nur noch zuverlässige Traditionen über den Propheten oder von 
ihm gebilligte Aussprüche seiner ersten Anhänger (zusammengefasst un-
ter dem Begriff h.adīth) gelten ließen, wurden die Asketen wegen ihrer Of-
fenheit für andere Traditionen bisweilen der Verfälschung der Offenba-
rung (tah.rīf)‚ beschuldigt. Man kreierte Überlieferungsketten (isnād) um 
Sprüche und Erzählungen über Muhammad und seine Nachfolger zuver-
lässigen Autoritäten zuordnen und dadurch ihre Glaubwürdigkeit abstüt-
zen zu können: „Mir wurde von NN berichtet, unter Berufung auf NN, 
unter Berufung auf NN…“. Diese Ketten von Zeugen, die denen in rabbi-
nischen Quellen nicht unähnlich sind, haben bis heute große Bedeutung 
für die islamische Gelehrsamkeit.

Neben den Hadithen aber wurden weiterhin Anthologien mit kurzen Aus-
sprüchen ohne Autoritätsbeweise (akhbār) überliefert. Der für die Samm-
lungen solcher Aussprüche benutzte Begriff, adab, bezeichnet im moder-
nen Arabisch ganz allgemein „Literatur“, bedeutete aber ursprünglich 
„Benehmen, gutes Verhalten, Bildung.89 Es handelt sich um kurze Aus-
sprüche zu verschiedensten Lebensfragen, die zugleich erzieherischen 
und unterhaltsamen Zwecken dienten. Sie waren verschiedenen Personen 
zugeordnet, manchmal auch anonym überliefert, und nach unterschied-
lichen Kriterien systematisiert. Wie die christlichen Apophthegmata ver-
weigern sich auch die muslimischen Sammlungen einer kritischen Text
edition, weil keine der anderen gleicht. Wie die Apophthegmata waren und 
sind diese Sprüche bei muslimischen T heolog:innen und Historiker:innen 
umstritten, weil sie kaum historisch glaubwürdige Tatsachen überliefern. 
Wie in den Apophthegmata finden sich in den adab-Sammlungen Inkon-
sistenzen und Widersprüche. Und wie bei den Apophthegmata kann man 
darin ein Ärgernis oder einen besonderen Reichtum sehen, denn auch die 
islamischen adab-Sammlungen sind geprägt von Vielstimmigkeit, Wider-
sprüchlichkeit und Ungewissheit.90

89  Siehe dazu Kilpatrick, Adab (1998), 54–56; sowie Azarnooshi, Adab 
(2011), 1–21.

90  Diese Aspekte werden überzeugend diskutiert von Pietruschka, Monk 
(2020), 166–184.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



147

Da es bisher keine Zusammenstellung von Parallelen zwischen Apoph
thegmata Patrum und frühen islamischen Traditionen gibt,91 ist man auch 
bei dem Versuch, die Verflechtungen der asketischen Überlieferungen in 
Judentum, Christentum und Islam zu verstehen, auf Zufallsfunde ange-
wiesen. Aber wie schon beim rabbinischen Judentum lassen bereits diese 
Zufallsfunde erahnen, welchen Reichtum an Erkenntnissen das Archiv 
der gemeinsamen und parallelen Überlieferungen bereithält.

So ist etwa von dem in Syrien lebenden Sufi Ahmad ibn Abi al-Hawari aus 
der ersten Hälfte des dritten islamischen Jahrhunderts (gest. 230/845 oder 
245/860) folgende Erzählung überliefert:

„Ich sah einen Mönch (rāhiban) der zwei Umhängetaschen trug und darin Kie-
selsteine sammelte. Ich fragte ihn: ‚Was ist das?‘ Er antwortete: ‚Wenn ich an mei-
nen Herrn denke‘ (id- ā d - akartu rabbī), lege ich einen Stein in den vorderen Beutel. 
Wenn ich aber an Menschen denke, lege ich einen Kieselstein in den hinteren 
Beutel. Wenn es Abend wird, schaue ich nach, und wenn [die Anzahl der Steine 
für] das Denken an Gott gleich ist [wie im anderen Beutel], dann breche ich mein 
Fasten, und wenn das Denken an Menschen in der Überzahl ist, dann hungere 
ich absichtlich.“92

Diese kurze Erzählung erinnert unverkennbar an das im vorigen Kapitel 
besprochene christliche Apophthegma, in welchem Abbas Silvanos einen 
als verrückt geltenden Mönch besucht, ihn zwischen zwei Körben mit Stei-
nen sitzend antrifft und als er ihn nach dem Grund dafür fragt, folgende 
Erklärung erhält:

„Ich setze mich jeden Morgen hin und habe diese Steinchen vor mir, und wenn 
mir ein guter Gedanke (λογισμός) kommt, werfe ich ein Steinchen in das rechte 
Körbchen. Kommt aber ein schlechter, werfe ich eins in das linke. Abends zähle 
ich dann die Steinchen, und wenn sich im rechten Körbchen mehr finden, dann 
esse ich, wenn aber im linken, esse ich nicht.“93

Dieses Apophthegma wurde im vorigen Kapitel als Hinweis darauf an-
geführt, dass bei den Wüstenmönchen handfeste Techniken praktiziert 
wurden, die eine fast automatisierte Kunst der Unterscheidung der Geis-
ter erlaubten. Solche Techniken waren offenbar über Sprach- und Reli

91  Erste Ansätze zu einer Sichtung bei Mourad, Monks (2004), 1–18; Pie-
truschka, Apophthegmata (2015), 160–171.

92  Al-Hakim al-Jushami, Kitab al-safina 4:56 (bei Mourad Nr. 11). Ich danke 
Paul Neuenkirchen für seine Hilfe bei der Übersetzung.

93  AP Guy VIII, 32 (Schweitzer II 1408). Siehe die Diskussion im zweiten Ka-
pitel dieses Buches, S. 68 f.

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



148

gionsgrenzen hinweg faszinierend, wie die Parallelüberlieferung dieser 
Episode in christlichen wie muslimischen Spruchsammlungen zeigt. Die-
selbe Anekdote ist anonymisiert in einer (ursprünglich wohl auf Griechisch 
verfassten, aber nur in syrischen Versionen erhaltenen) Sammlung von 
„Bestärkungen“ enthalten, einem explizit gegen das Konzil von Chalcedon 
gerichteten Werk, das der aus Südpalästina stammende Johannes Rufus zu 
Beginn des sechsten Jahrhunderts verfasste.94 In syrischen und arabischen 
Paradies-Überlieferungen wird dieses Apophthegma durch die Bitte von 
Brüdern an einen anonymen Alten eingeleitet, ihnen „die Lebensweise 
und die Arbeit des alten Mannes mit den Körben und den kleinen Stei-
nen“ zu erklären.95 In der Antwort wird betont, dass das Steinchenzäh-
len keineswegs die Hauptbeschäftigung des Alten war. Ausdrücklich und 
in klarem Gegensatz zum Apophthegma heißt es: „Das bedeutet nicht, 
dass er den ganzen Tag mit seinen Körben dasaß, sondern dass seine bei-
den Körbe an unterschiedlichen Orten standen“! Vielmehr ist das Stein-
chenzählen eine Art Begleitritual zu Arbeit und Gebet, die dem Mönch 
viel abverlangte, ihn aber schnell zur „Reinheit des Herzens“ brachte. Der 
aus Beth Qatraye, dem heutigen Katar, stammende Dadisho Qatraye deu-
tet diese Technik in seinem berühmten arabischen Kommentar zur Pa-
radies-Tradition am Ende des siebten Jahrhunderts als eine „Ökonomie 
des Geistes“, welche sehr effektiv zur Reinheit des Herzens führt, weil das 
einer objektiven Zahlenlogik folgende Fasten die Dämonen eifersüchtig 
macht: „Nicht allein die Seele leidet unter den Strapazen des Körpers we-
gen ihrer Einheit mit ihm, sondern die Dämonen, die sie (die Seele) be-
kämpfen, leiden noch mehr“.96

Die Geschichte vom Steine zählenden Mönch war also zu der Zeit, als Ah-
mad ibn Abi al-Hawari seiner muslimischen Leserschaft diese Technik 
zur Unterscheidung der Geister präsentierte, weit verbreitet. Man kann 
daher, muss aber nicht unbedingt eine unmittelbare literarische Abhän-
gigkeit des muslimischen Sufi-Textes vom christlichen Apophthegma an-
nehmen, um die Ähnlichkeiten zu erklären. Es könnte auch sein, dass die 
Geschichte im Umkreis arabischer und syrischer Klöster und auf Han-

94  Johannes Rufus, Plerophoriai (PO 8, 178 f. Nau). Dazu Steppa, John (2014), 
73–81.

95  Budge, Book (1904), 108–110; arabische Übersetzung: Sauget, Traduction 
(1987). Ich danke wiederum Paul Neuenkirchen für diesen Hinweis und die Dis-
kussion dieser Parallelen.

96  Dadisho Qat.raya, Kommentar zum Paradies der Väter (hg.v. Kozah, Abu-
Husayn und Mourad, 62–63).

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



149

delswegen erzählt wurde und dass Ibn Abi al-Hawari sie aus erster Hand 
gehört und überliefert hat.97 Wie auch immer die Überlieferungswege ge-
nau verliefen: Der namenlose, Steine zählende Asket war mit seiner Me-
thode, die Gedanken zu unterscheiden und die Dämonen zu überwinden, 
offenbar weithin bekannt.

Es gibt aber einen entscheidenden Unterschied zwischen der christ-
lichen und der islamischen Überlieferung: Im christlichen Ausspruch ist 
nur die Rede von guten und schlechten Gedanken, ohne dass „gut“ und 
„schlecht“ näher definiert würden. Bei Ahmad ibn Abi al-Hawari hinge-
gen steht für die guten Gedanken das Denken an Gott, für die schlechten 
das Denken an Menschen. Zwar ist das beständige Denken an Gott, das 
Erinnern und Eingedenksein Gottes (μεμνῆσθαι θεοῦ), ein Schlüsselkon-
zept in der geistigen Übung der Wüstenmönche, das fast gleichbedeutend 
mit dem Ideal des unablässigen Betens ist.98 Aber es wird an keiner Stelle 
so explizit dem Denken an Menschen gegenübergestellt wie bei al-Hawari.

Der Sufi Al-Hawari lässt also nicht erkennen, ob er sich die Technik 
des Steinezählens zueigen gemacht und seinen Anhängern empfohlen hat 
oder ob er sie lediglich bei dem christlichen Mönch bemerkenswert fand. 
Offen bleibt auch, ob die negative Bewertung des Denkens an Menschen 
in polemischer Absicht die Misanthropie christlicher Mönche betont oder 
aber der muslimischen Leserschaft in erzieherischer Absicht präsentiert 
und zur Nachahmung empfohlen werden sollte. Indem er den Spruch 
überlieferte, stellte al-Hawari seiner islamischen Leserschaft den christ-
lichen Mönch mit den Körben zumindest als potenzielles Vorbild vor Au-
gen. Anders als in den verborgenen Verwicklungen der christlichen und 
rabbinischen Vätersprüche bleibt die ‚fremde‘ religiöse Zugehörigkeit des 
Asketen hier für die Leserschaft klar erkennbar.

Im Blick auf das Mit- und Gegeneinander der drei religiösen Traditio-
nen ist eine weitere Beobachtung bedeutsam: Erzählstoffe, die von christ-
lichen und muslimischen Überlieferungskreisen gemeinsam tradiert und 
bearbeitet wurden, haben oftmals antijüdische Stereotype produziert und 
weitergetragen. Ein sehr offensichtliches Beispiel für eine solche christ-
lich-muslimische Koproduktion von Antijudaismus findet sich in den 
Figuren der intriganten, den Koran verfälschenden Juden in der bereits 
erwähnten Tradition vom christlichen Mönch Sergius-Bahīrā als Leh-

97  Die arabischen Apophthegmen-Sammlungen sind erst in wenigen Manu-
skripten erforscht, dazu und zur Beziehung zwischen griechischen, syrischen und 
arabischen Sammlungen siehe z.B.: Zaborowski, T hought (2018), 326–342.

98  Siehe Heyden, Wachsam beten (2021).

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche



150

rer Muhammads.99 Es gibt aber auch subtilere Beispiele. In der vielleicht 
wichtigsten Sammlung mystischer Kurzbiographien und Aussprüche aus 
dem frühen fünften islamischen (also elften christlichen) Jahrhundert, 
der Hilyat al-awliyāʹ des Hadith-Gelehrten Abū Nu’aym al-Isfahānī (gest. 
430/1038), ist in einer Sammlung von Aussprüchen des Mālik b. Dīnār 
(gest. ca. 130/748) folgende Geschichte überliefert:

Ahmad b. Ja‘far < ‘Abd Allāh b. Ahmad <‘Alī b. Muslim < Sayyār < Ja‘far: 

Ich hörte Mālik sagen: Ein Diener [Gottes; d.h. ein Gläubiger arab.‘ ābid] wohnte 
bei einem [anderen] Diener, und der Gastgeber hatte eine Tochter. Er sagte zu ihr: 
„Behandle meinen Bruder hier gastfreundlich [arab. akrimī], denn er ist von mei-
ner Gemeinschaft [arab. qawmī], und schließe mit ihm ein Abkommen, damit der 
Satan nicht über ihn hereinbricht.“ Er aber schlief mit ihr, sie wurde schwanger, 
und sie gebar einen Jungen. Er [M-alik] sagte: Sie fürchtete, ihn in Verruf zu brin-
gen. Da sagte er zu ihrem Vater: „Gib mir diesen Jungen, und ich werde ihn zu 
meinem Sohn machen und ihn adoptieren.“ Er sagte: „Er gehört dir.“ Da nahm er 
ihn und setzte ihn sich auf den Nacken, und er begann, in der Versammlung der 
Gläubigen der Kinder Israels umherzugehen, und sagte: „Oh, meine Brüder! Ich 
warne euch, etwas ähnliches zu tun wie das, was ihr hier seht: Meine Sünde, ich 
trage sie auf meinem Nacken.“100

Die kurze Erzählung wird durch eine Überlieferungskette (isnād) mit 
fünf Generationen eingeleitet, die ihr eine Aura von vertrauenswürdi-
ger Authentizität innerhalb der islamischen Tradition verleiht. Dieselbe 
Geschichte wird aber bereits in einem christlichen Apophthegma in 
griechischen (aber, soweit bekannt, nicht in syrischen oder arabischen) 
Sammlungen „Über die Unzucht“ von einem namentlich nicht genannten 
Mönch aus der Wüste Sketis, dem heutigen Wadi an-Natrun in Ägypten, 
überliefert:

Ein Alter war in der Sketis, und als er in eine große Schwäche fiel, wurde er von 
den Brüdern versorgt. Und als der Alte sah, dass sie sich abmühten, sagte er: „Ich 
gehe nach Ägypten, damit ich die Brüder nicht entkräfte.“ Aber Abbas Poimen 
sagte zu ihm: „Geh nicht weg, denn du wirst in Unzucht fallen.“ Der aber wurde 
traurig und sagte: „Mein Leib ist abgestorben, und du sagst mir das?“ Er ging nun 
nach Ägypten, und als die Menschen davon hörten, versorgten sie ihn reichlich. 
Auch eine gläubige Jungfrau (τις παρθενεύουσα κατὰ πίστιν) kam, dem Alten zu 

99  Siehe Heyden, Beitrag (2021), 225–262.
100  Abū Nuʹaym al-Isbahānī (d. 430/1038), H. ilyat al-awliyāʹ Hilya II, 372,24–

373,5. Ich danke wiederum Paul Neuenkirchen für die Hilfe bei der Übersetzung. 
Zu Leben und Werk des ebenso bedeutenden wie umstrittenen Hadith-Sammlers 
siehe: Al-Kaisi und Al-Is.fahānī, Opinions (2021), 177–192.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen

'



151

dienen. Aber als er nach kurzer Zeit gesund geworden war (ὑγίανας), fiel er mit 
ihr, und sie wurde schwanger und gebar einen Sohn. Die Menschen aber sagten zu 
ihr: „Woher das?“ Sie aber sagte: „Von dem Alten.“ Aber sie glaubten ihr nicht. Der 
Alte aber sagte: „Ich habe es getan, aber behütet das neugeborene Kind.“ Und sie 
behüteten es. Und als es abgestillt war und eines Tages in der Sketis ein Fest war, 
kam der Alte, trug das Kind auf seiner Schulter und ging in die Kirche und sagte 
zu den Brüdern: „Seht auf dieses Kind: ein Sohn des Ungehorsams ist es (υἱὸς τῆς 
παρακοῆς ἐστιν). Schützt euch, Brüder, denn ich habe dies in meinem Alter getan, 
aber betet für mich.“ Und als sie es sahen, weinten sie. Und er ging in sein Kellion 
und machte einen Neuanfang in seiner früheren Lebensweise.101

Wieder ist die narrative Grundanlage so auffallend ähnlich, dass man die 
beiden Texte schwerlich ganz unabhängig voneinander betrachten kann. 
Ein abseits gesellschaftlich akzeptierter Beziehungen und Konventionen 
gezeugtes Kind wird vom Vater für sich beansprucht und seinen reli-
giösen Mitstreitern in der Öffentlichkeit als leibhaftige Warnung vor ei-
nem Fehltritt präsentiert. Allerdings ist die Geschichte bei Abū Nu'aym 
al-Isfahānī vom asketischen ins häusliche Umfeld transferiert. Im Wüs-
tenväterspruch wird das asketische Gebot sexueller Enthaltsamkeit ver-
letzt, in der islamischen Tradition sind es die Regeln der Gastlichkeit. Vor 
allem aber wird das christliche Apophthegma über einen christlichen As-
keten für eine christliche Leserschaft überliefert, während es in der mus-
limischen Tradition als Geschichte über die „Kinder Israels“, also Juden, 
erscheint.

Dass dies erst am Ende der kurzen Erzählung deutlich wird, verstärkt 
die Subtilität der Wirkung: Die (muslimische) Leserschaft mag den Pro
tagonisten zunächst für „einen von uns“ halten, da er mit dem arabischen 
Wort cābid schlicht als „Glaubender“ eingeführt wird. Erst als er sich öf-
fentlich zu seiner Missetat bekennt, wird deutlich, dass es sich um einen 
Juden handeln muss, denn er geht in „die Versammlung der Israeliten“, 
um seine Glaubensgenossen davor zu warnen, dasselbe zu tun wie er: also 
aus sexueller Begierde die Regeln der Gastlichkeit zu verletzen. Aus dem 
kranken Mönch im christlichen Apophthegma ist in der muslimischen 
Spruchsammlung ein lüsterner Jude geworden. Wann, wo und mit wel-
cher Absicht diese „Konversion“ geschehen ist, ob sie das Werk des Abū 
Nu'aym al-Isfahānī oder eines Vorgängers in der Überlieferungskette war, 
ob sie lediglich kultureller Anpassung oder religiöser Polemik diente, kön-

101  AP GUY V 40 (Schweitzer II 1187). In der Anonymen Sammlung im 
Codex Coislin 126 wird die Geschichte von der «Sünde» eines Asketen mit ei-
ner ihn während einer Krankheit pflegenden Asketin über einen Bischof erzählt 
(= Schweitzer II 1032).

2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche

'



152

nen wir nicht mit Sicherheit sagen. Ebenso ungewiss ist, ob die muslimi-
schen Leser:innen die Geschichte in der Fassung vom christlichen Mönch 
kannten und somit den unmittelbaren Vergleich anstellen konnten oder 
nicht. Wie bewusst oder unbewusst auch immer die Transformation die-
ses Erzählmotivs vorangetrieben und wahrgenommen wurde: In jedem 
Fall bezeugt sie das Potenzial zur Produktion und Weitergabe antijüdi-
scher Stereotypen – in diesem Fall das Stereotyp vom lüsternen Juden –, 
als „Nebenprodukt“ der Annäherung zwischen Christentum und Islam in 
Vergangenheit und Gegenwart.

Der Wüstenmönch im christlichen Apophthegma spielt eine durch und 
durch positive Rolle: Er verkörpert zwar die Gefahr, auch im Alter noch 
das selbst auferlegte Gebot sexueller Enthaltsamkeit zu verletzen. Aber in-
dem er sich ohne äußeren Zwang öffentlich zu diesem Fehltritt bekennt – 
er hätte das Kind auch bei der Frau zurücklassen und einfach als geheilter 
Asket in die Sketis zurückkehren können –, wird er seiner Gemeinschaft, 
und damit der christlichen Leserschaft, zum Vorbild in Aufrichtigkeit und 
Lebensführung. Für die islamische Leserschaft dagegen scheint die em-
pörende Geschichte sich zunächst im vertrauten Umfeld von Gastfreund-
schaft unter Stammes- und Religionsgenossen abzuspielen („ein Gläubi-
ger“, „mein Bruder“, „meine Gemeinschaft“). Erst gegen Ende wird klar, 
dass es sich um den Fehltritt eines Juden handelt. „Kinder Israels“ (Banī 
Isrā’īl) war bereits in der frühen islamischen Tradition eine eindeutig ne-
gativ konnotierte Bezeichnung für Juden, die sich nicht der Gemeinschaft 
des Propheten angeschlossen hatten.

Damit ist die Geschichte im Vergleich zum christlichen Pendant zwar 
nicht einfach in ihr Gegenteil verkehrt, aber aus der positiven Figur des 
freiwillig büßenden Mönchs, der seinen Religionsgenossen als Vorbild 
dient, ist ein Jude geworden, der für die muslimische Leserschaft nicht 
mehr nur die Aufrichtigkeit eines Gläubigen nach einem Fehltritt, son-
dern auch die Anfälligkeit der Juden für unangemessenes sexuelles Ver-
halten repräsentiert – und damit das Stereotyp vom lüsternen Juden mit-
produziert.

3. Koproduzierte Traditionen:  
Judentum, Christentum und Islam

Diese wenigen kleinen, eher zufällig aus dem unendlichen Meer der Über-
lieferung gefischten Beispiele haben etwas Paradigmatisches im Blick auf 
die gemeinsamen und konkurrierenden Lebens- und Denkwelten von 

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



153

Judentum, Christentum und Islam. Sie zeigen, wie Christen, Juden und 
Muslime ihre Überlieferungen in beständiger Bezogenheit aufeinander 
ausgeprägt und weiterentwickelt haben. Diese Bezogenheit muss nicht 
notwendigerweise eine aktive (und schon gar keine freiwillige) Begeg-
nung oder Beziehung zwischen Personen oder eine direkte Abhängig-
keit zwischen Texten sein. Manchmal griffen Autor:innen in der Einsam-
keit ihrer Schreibstube bewusst oder unbewusst auf gemeinsames oder 
fremdes Traditionsgut zurück und gestalteten es für ihre Leserschaft aus. 
Manchmal stellten sie Angehörige anderer Gruppen als Vorbilder für ihre 
eigenen Glaubensgenossen dar, was entweder explizit oder nur implizit, 
also ohne einen Hinweis auf die Herkunft der Überlieferung, geschehen 
kann. Manchmal entwarfen sie Bilder von „den Anderen“, die mit deren 
Realität und Selbstverständnis kaum etwas oder gar nichts zu tun hat-
ten oder ihnen sogar zuwiderliefen. Manchmal wussten Autor:innen der 
Vergangenheit vielleicht selbst nicht genau, dass sie sich bei Überlieferun-
gen bedienten, die auch andere für sich beanspruchten – und werden erst 
Jahrhunderte später von der historischen Forschung der bewussten oder 
unbewussten, scheinbaren oder tatsächlichen Beeinflussung „überführt“.

In der Polemik zwischen Angehörigen der drei Religionen war und ist 
der Vorwurf der absichtsvollen Fälschung oder ungerechtfertigten Aneig-
nung ein beliebtes und machtvolles Argument. Angetrieben wird solche 
Polemik durch ein Ideal von reinen religiösen Gemeinschaften und Tra-
ditionen, die sich möglichst unbefleckt von fremden Einflüssen ihren Weg 
durch die Zeiten bahnen. Dieses Ideal hängt eng damit zusammen, dass 
Judentum, Christentum und Islam ihren Wahrheitsanspruch auf göttliche 
Offenbarungen in der Geschichte zurückführen. Als glaubwürdig gilt, was 
als unverfälschte Bewahrung der göttlichen Offenbarungen durch die 
wechselvolle Menschheitsgeschichte hindurch dargestellt werden kann. 
Die Überlieferungsketten, mit denen viele rabbinische, monastische und 
sufische Vätersprüche eingeleitet werden, sind ein Ausdruck dieses Ideals: 
Es soll eine möglichst lückenlose Weitergabe der Erzählstoffe innerhalb 
der eigenen Gemeinschaft nachgewiesen werden.

Historische Forschung kann solche Selbstnarrative von einlinigen 
Überlieferungsströmen hinterfragen, indem sie Einflüsse von außen und 
Aneignungen fremder Traditionen in den Religionsgemeinschaften nach-
weist. Manchmal geschieht auch dies in polemischem Interesse, um die 
Ursprünglichkeit oder Überlegenheit der einen über die andere Tradition 
zu behaupten – oder um religiöse Wahrheitsansprüche insgesamt in Frage 
zu stellen. Das dabei zur Anwendung gebrachte Paradigma von Einfluss 
und Beeinflussung operiert aber oftmals selbst mit einer Vorstellung von 

3. Koproduzierte Traditionen: Judentum, Christentum und Islam



154

„reinen“ Anfängen und einlinigen Abhängigkeiten, die der tatsächlichen 
Komplexität der Überlieferung nicht gerecht wird. Bei den hier betrachte-
ten Vätersprüchen sind vielfältige, synchrone und diachrone gegenseitige 
Beeinflussungen nicht zu leugnen, ohne dass die genauen Wege der Über-
lieferung zweifelsfrei rekonstruiert werden können. Weder die Überlie-
ferungsketten religiöser Autoritäten noch das historisch-kritische Bemü-
hen um einen Nachweis von Abhängigkeiten der einen Tradition von der 
anderen können die ganze Komplexität der Traditionsbildung erfassen.

Die Rede von der religiösen Koproduktion von Christentum, Judentum 
und Islam zielt auf die Erkenntnis, dass diese drei Religionen historisch 
und hermeneutisch – also im Blick auf ihre Geschichte und ihre Geschich-
ten – so eng miteinander verbunden und verwoben sind, dass sie nicht un-
abhängig voneinander verstanden werden können. Dabei kann historische 
Forschung immer nur auf einzelne Bruchstücke aus der unüberschaubar 
vielfältigen und reichhaltigen Überlieferung zugreifen, die mehr oder we-
niger zufällig den Lauf der Zeiten überstanden haben. Bereits die wenigen 
hier betrachteten Vätersprüche illustrieren aber nicht nur das Faktum der 
Koproduktion, sondern lassen beispielhaft auch spezifischere Aussagen 
über das Verhältnis der drei Religionen im Wechselspiel ihrer verwobe-
nen Geschichten zu.

Judentum und Christentum haben sich als voneinander unterscheidbare 
Gemeinschaften und Traditionen nach der Zerstörung des Jerusalemer 
Tempels durch die Römer zeitlich parallel und in unmittelbarer Ausein-
andersetzung miteinander und Abgrenzung voneinander gebildet. Beide 
verstanden sich als Erbgemeinschaften des biblischen Volkes Israel, wobei 
christliche T heologen diesen Anspruch in den heute verfügbaren Quellen 
expliziter und polemischer artikulierten als jüdische Autoren. Die Schärfe, 
mit der die Abgrenzung oftmals markiert wurde, erklärt sich zumindest 
teilweise aus der empfundenen Notwendigkeit, sich erkennbar zu unter-
scheiden. Denn in der konkreten Lebenswirklichkeit waren die Grenzen 
viel weniger klar zu ziehen. Von dieser Spannung zwischen lebenswelt
licher Gemeinsamkeit und dem Bemühen um Unterscheidung zeugen die 
Vätersprüche beider Traditionen. Der Vergleich von religiösen Menschen 
mit Fischen, die in Lebensgefahr auf dem Trockenen liegen, mündet in 
zwei sehr unterschiedliche konkrete Aufforderungen: zur Torah-Treue bei 
den Rabbinen und zur Rückkehr in die Zelle bei den Wüstenvätern. Das 
Verdecken der Augen, das sowohl von Rabbi Yakov als auch von Abbas Is-
rael und Abbas Silvanos berichtet wird, dient der Abwehr von Ablenkung 
von dem einmal gewählten Lebensweg. Das Apophthegma vom Gespräch 

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



155

am Brunnen hingegen illustriert, wie die gemeinsame Lebenswelt auch die 
Koproduktion von theologischen Vorstellungen begünstigt hat, in diesem 
Fall die paradoxe Metapher von der wassergleichen Weichheit des Wortes 
Gottes, die so machtvoll ist, dass sie das steinharte Herz des Menschen 
erweichen kann – eine Vorstellung, die man im reich gefüllten Reservoir 
biblischer Wassermetaphorik nicht findet und die daher nicht einfach auf 
gemeinsame kanonische Textvorlagen zurückgeführt werden kann.

Diese spezifische Mischung aus koproduzierten Gemeinsamkeiten und 
Unterschieden kennzeichnet auch die Formen von Juden- und Christen-
tum im Umfeld des frühen Islam. Die Koranverse, mit welchen die um-
ayyadischen Herrscher den Felsendom auf dem Tempelberg in Jerusalem 
markierten, formulieren theologische Einwände gegen die christliche 
Lehre von den zwei Naturen Christi, die auch aus jüdischen Quellen be-
kannt sind. Gleichzeitig können frühislamische Spruchsammlungen mit 
großer Selbstverständlichkeit Lebensweisen und Weisheiten christlicher 
Mönche zitieren, wie im Fall des Steinesortierens zur Unterscheidung der 
Gedanken. Gestus und Anspruch sind hier weniger auf Abgrenzung als 
vielmehr auf Integration in die eigene Tradition angelegt, ohne dass die 
„fremde“ Herkunft der überlieferten Weisheit verschwiegen oder als pro-
blematisch thematisiert würde. Hier können wir von einer expliziten Wei-
tergabe asketischer Weisheit von christlichen an islamische Leserkreise 
sprechen. 

Hingegen liegt bei der ebenfalls als islamischer Väterspruch überliefer-
ten Erzählung von dem Gläubigen, der mit der Tochter seines Gastgebers 
ein Kind zeugt, eine andere, subtilere, Art von Koproduktion vor. Hier 
wurde offenbar ein christliches Überlieferungsgut durch wenige Eingriffe 
umgestaltet und in das komplizierte Verhältnis der drei Gemeinschaften 
eingebracht, indem der ursprünglich christliche Protagonist in die Figur 
eines Juden konvertiert wurde, der die Gastfreundschaft eines Glaubens-
genossen durch unerlaubten sexuellen Kontakt verletzt und dann zum 
Zeugen seiner eigenen Sünde wird. Die Aneignung und Aufbereitung ei-
nes christlichen Väterspruchs für eine islamische Leserschaft produziert 
in diesem Fall die Figur des sündhaften Juden, der gegen sich selbst zeugt. 
Pikanterweise ist der gegen sich selbst zeugende Jude nun aber eine Figur, 
die nicht etwa erst eine Erfindung des Islam ist, sondern bereits in antiken 
christlichen Quellen vorkommt, etwa in den christlichen Aneignungen 
des jüdischen Historikers Flavius Josephus, und später theologisch ausge-
feilt bei Augustinus und vielen anderen. Dass diese Figur in der frühisla-
mischen Väterspruch-Überlieferung nicht einfach aus einer christlichen 

3. Koproduzierte Traditionen: Judentum, Christentum und Islam



156

Quelle übernommen wurde, sondern im Prozess der Aneignung mit der 
Ersetzung des christlichen Wüstenmönchs durch einen Gläubigen der 
„Kinder Israels“ noch einmal neu entstanden ist, verweist auf eine tief lie-
gende Grundstruktur im historisch-hermeneutischen Zusammenspiel 
der drei Religionen: die Koproduktion von Antijudaismus in der Begeg-
nung von Christentum und Islam. Das Phänomen des „ausgeschlossenen 
Dritten“ ist paradigmatisch für das Verhältnis der drei Religionen. Zwar 
kann in dieser Ménage-à-trois potenziell jede der drei zur ausgeschlosse-
nen Dritten werden, sobald sich die beiden anderen einander annähern. 
Aber in der Vergangenheit fiel diese Rolle allermeist dem Judentum, als 
der Minderheitsreligion in christlichen und islamischen Herrschaften, zu.

Judentum, Christentum und Islam befinden sich seit ihren verwickelten 
Anfängen in einem kontinuierlichen Prozess der Abgrenzung und Unter-
scheidung voneinander, ohne dass sie je ganz voneinander getrennt wer-
den könnten. Was sie in diesem dynamischen Prozess der Koproduktion 
verbindet, ist das Bewahren gemeinsamer Traditionen – seien es biblische 
oder apokryphe, mündliche oder schriftliche, argumentative oder narra-
tive, Lehrinhalte oder Lebensformen betreffende Überlieferungen. Was 
sie voneinander unterscheidet, sind die konfligierenden Auffassungen von 
der Bewahrheitung dieser Traditionen in Leben und Lehre. Beides zusam-
men – die gemeinsame Bewahrung und die umstrittene Bewahrheitung 
ihrer Geschichte(n) – lässt Judentum, Christentum und Islam untrennbar, 
aber unterscheidbar miteinander verbunden sein. Und es ist wohl genau 
diese spezifische, historisch gewachsene Verbindung aus gemeinsamen 
und gegensätzlichen Prozessen in der Ausprägung ihrer Selbstverständ-
nisse und Traditionen, aus der Juden, Muslime und Christen die zutiefst 
ambivalente Kraft sowohl für förderliche Freundschaft als auch für be-
drohliche Feindseligkeit geschöpft haben und bis heute schöpfen. Wer die 
Kunst der Unterscheidung – unterscheiden ohne zu trennen – auf Juden-
tum, Christentum und Islam anwendet, verzichtet auf das Ideal von der 
Einzigkeit der Wahrheit und gewinnt einen Sinn für die Einzigartigkeit 
der Bewahrheitung, die in jeder der drei religiösen Traditionen in allen ih-
ren vielfältigen Ausprägungen durch die Geschichte hindurch und immer 
wieder neu verwirklicht wird.

IV  Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen



157

V

Epilog mit Hegel und Kierkegaard:  
Kein Entweder – Oder

Dieses Buch wollte die Kunst der Unterscheidung – die Kunst zu unter-
scheiden ohne zu trennen – zu Gehör und zur Geltung bringen. Es wollte 
diese Kunst nicht nur aus christlichen Quellen des fünften Jahrhunderts 
erheben und beschreiben, sondern auch selbst anwenden. Unterschieden, 
aber nicht getrennt werden sollen die beiden Weisen, in denen die Defi-
nition von Chalcedon einerseits und die Spruchsammlungen des Wüs-
tenmönchtums andererseits die christliche Kunst der Unterscheidung 
ausbuchstabierten. Unterschieden, aber nicht getrennt werden soll auch 
das Christentum von den philosophischen und religiösen Strömungen, 
von denen es geprägt und umgeben ist – sei es im fünften, sei es im ein-
undzwanzigsten Jahrhundert. Unterschieden, aber nicht getrennt werden 
sollen schließlich Vergangenheit und Gegenwart in dem Versuch histori-
scher T heologie, aus der Geschichte wohltuendes, vielleicht sogar heilsa-
mes Wissen für die Gegenwart entwickeln zu können.

Dualität und Diversität I

Was ist der Kern der christlichen Kunst der Unterscheidung? Die hier be-
handelten Texte legen in ihrer Zusammenschau die Antwort nahe, dass 
der Kern dieser Kunst im richtigen Verhältnis von Dualität und Diver-
sität liegt. Dieser Gedanke lässt sich zunächst auch ohne ein christliches 
Sprachgewand formulieren. Denn grundsätzlich gibt es zwei Möglichkei-
ten, das Gegenteil vom „Einen“ zu bestimmen. Die eine Möglichkeit ist 
der Gegensatz: das Eine – das Andere. Die andere Möglichkeit ist die Aus-
differenzierung: das Eine – das Viele. Im ersten Fall hat „das Eine“ den 
Charakter eines unbestimmten Pronomens oder Artikels und verweist auf 
eine noch zu bestimmende Qualität. Im zweiten Fall ist es ein Zahlwort: 
Eins. Die beiden Möglichkeiten sind aber keine einander ausschließen-
den Gegensätze, sondern untrennbar miteinander verbunden: das quan-
titativ Eine muss qualitativ bestimmt sein, um von einem Anderen un-



158

terscheidbar zu sein; und das qualitativ Andere der Eins als Zahlwort ist 
das Viele. Wenn ich zum Beispiel das Eine als gut bestimme, gibt es zwei 
mögliche Gegenteile: das qualitative Gegenteil vom einen Guten ist das 
(eine) Schlechte bzw. Böse; das quantitative Gegenteil vom einen Guten ist 
das viele Gute. Natürlich kann auch beides kombiniert werden, dann ist 
das Gegenteil vom einen Guten das Schlechte bzw. Böse in seiner Vielheit.

Diese Eigenschaft des Einen, zugleich eine präzise Zahl und eine un-
präzise Qualität zu bezeichnen, hat nicht nur das philosophische Den-
ken in der Antike von Pythagoras über Platon bis zu Plotin, sondern auch 
das christliche Nachsinnen über Gott, Welt und Mensch angetrieben. Da-
bei bewegt sich dieses Nachsinnen zwischen den Polen eines gnostischen 
Dualismus von zwei einander widersprechenden Urprinzipien einerseits 
und neuplatonischer Emanationsvorstellungen vom Zerfließen des Einen 
in die Vielfalt andererseits. In der christlichen Kunst der Unterscheidung 
sind Elemente von beidem enthalten.

Die Unterscheidung von göttlicher und menschlicher Natur in der chris-
tologischen Definition von Chalcedon bewegt sich in der dualen Gegen-
satzlogik das Eine – das Andere. Hier bedeutet die Kunst zu unterscheiden 
ohne zu trennen: wesenhaft Entgegengesetztes trotz seiner Gegensätzlich-
keit in seiner Einheit erkennen, und zwar unvermischt und unveränder-
lich sowie ungeteilt und ungetrennt. Die Unterscheidung der Geister im 
Wüstenmönchtum hingegen bearbeitet das Viele als Gegenteil zum Ei-
nen. Hier bedeutet die Kunst zu unterscheiden ohne zu trennen: die vie-
len widersprüchlichen Gedanken und gegensätzlichen Geister, denen der 
Mensch sich ausgesetzt sieht, in ihren Wirkungen auf Körper und Seele 
zu prüfen und dann in situativer Angemessenheit zu Person, Zeit und Ort 
zu erkennen, was von diesem Vielen dem Heil des Menschen und seiner 
Gottesbeziehung förderlich und was hinderlich ist – und sich für das För-
derliche zu entscheiden.

Diese beiden Ausformulierungen der Kunst der Unterscheidung ver-
halten sich komplementär zueinander. Auch für sie gilt, dass sie zwar un-
terschieden, aber nicht getrennt werden sollten. Denn sie haben jeweils 
nur eines der beiden möglichen Gegenteile vom Einen im Blick: Chalce-
don das dual Andere, das Wüstenmönchtum das divers Viele. In welche 
Aporien und Einseitigkeiten die Überbetonung eines der beiden Aspekte 
führen kann, zeigt ein kurzer Ausflug in die nordeuropäische Philoso-
phiegeschichte des 19. Jahrhunderts: zur Philosophie der „Aufhebung“ bei 
Georg Friedrich Hegel (1770–1831) und dem Einspruch dagegen durch 

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



159

Søren Kierkegaard im Jahr 1843. Hegel berief sich auf die Zwei-Naturen-
Lehre, Kierkegaard auf das Wüstenmönchtum.

Hegels Philosophie der Aufhebung und die Zwei-Naturen-Lehre

In der Philosophie Hegels ist das deutsche Wort „Aufheben“ ein Schlüs-
selbegriff für das Nachdenken über die Dynamiken der Erkenntnis von 
Wahrheit, „einer der wichtigsten Begriffe der Philosophie, eine Grund-
bestimmung, die schlechthin allenthalben widerkehrt“.1 Aufheben kann 
positiv „aufbewahren, erhalten“ bedeuten, wie etwa einen Brief oder ein 
Erinnerungsstück aufheben. Dasselbe Verb kann aber auch genau das Ge-
genteil bezeichnen, nämlich „beenden, aufhören lassen, für ungültig er-
klären“, etwa ein Gesetz aufheben. In dieser Doppeldeutigkeit steckt nach 
Hegel eine Wahrheitserkenntnis2: Etwas Aufgehobenes ist immer zugleich 
aufbewahrt und aufgelöst. Die ursprüngliche Sache selbst ist nicht verlo-
ren, sondern auf vermittelte Weise aufbewahrt. Etwas Aufgehobenes ist 
„in die Einheit mit seinem Entgegengesetzten getreten“.3 Der Akt der Un-
terscheidung ist in diesem Prozess zentral: Etwas Abstraktes, eine Idee, 
unterscheidet sich von sich selbst, um erkennbar zu werden. Das Sein setzt 
sich in sein Gegenteil, um fassbar zu werden – die konkrete Existenz. Das 
Eine setzt sich in sein Gegenteil um sichtbar zu werden – die vielen Phä-
nomene. Das Gute braucht die Unterscheidung, um als gut erkannt zu 
werden – und setzt deshalb das Böse. Die Unterscheidung ist in diesem 
Prozess aber ebenso fundamental wie flüchtig: ein notwendiges Durch-
gangsstadium, damit das Sein, das Eine, oder jede andere beliebige Idee, 
erkannt werden und im Prozess der Aufhebung wieder zu sich selbst kom-
men kann.

Das christliche Dogma der Einheit von menschlicher und göttlicher 
Natur in Christus ist nach eigener Aussage Hegels der Schlüssel zu seinem 
spekulativen Begriff von der Aufhebung gewesen. Er stellt selbst einen 
ganz expliziten Zusammenhang zur christlichen Inkarnationslehre her:

1  Hegel, Wissenschaft der Logik I.I.I.C.c. Zum Begriff „Aufheben“ bzw. „Auf-
hebung“ siehe auch Phänomenologie des Geistes A.II-III; Enzyklopädie der philoso-
phischen Wissenschaften I § 96.

2  Hegel, Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften I § 96: „es ist darin 
der über das bloß verständige Entweder-Oder hinausschreitende spekulative Geist 
unserer Sprache zu erkennen.“

3  Hegel, Einführung in die Wissenschaft Logik I.I.I C.c Aufheben des Wer-
dens.

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



160

Christus ist in der Kirche Gottmensch genannt worden – diese ungeheure Zusam-
mensetzung ist es, die dem Verstande schlechthin widerspricht; aber die Einheit 
der göttlichen und menschlichen Natur ist dem Menschen darin zum Bewußt-
sein, zur Gewißheit gebracht worden, daß das Anderssein oder, wie man es auch 
ausdrückt, die Endlichkeit, Schwäche, Gebrechlichkeit der menschlichen Natur 
nicht unvereinbar sei mit dieser Einsicht, wie in der ewigen Idee das Anderssein 
keinen Eintrag tue der Einheit, die Gott ist. Dies ist das Ungeheure, dessen Not-
wendigkeit wir gesehen haben. Es ist damit gesetzt, daß die göttliche und mensch-
liche Natur nicht an sich verschieden ist: Gott in menschlicher Gestalt. Die Wahr-
heit ist, daß nur eine Vernunft, ein Geist ist, daß der Geist als endlicher nicht 
wahrhafte Existenz hat.4

Die christliche Lehre von der menschlichen und göttlichen Natur in Jesus 
Christus ist für Hegel also ein Hinweis darauf, dass diese beiden Naturen 
im Grunde eins sind: sie sind „nicht an sich verschieden“. Die göttliche Na-
tur hat sich in ihr Gegenteil gesetzt, um erkennbar zu werden. Diese Un-
terscheidung Gottes von sich selbst ist aber nur ein Übergangsphänomen 
in einer großen göttlichen, auf die ursprüngliche, aber unbewusste Einheit 
zustrebenden Bewegung der Bewusstwerdung des göttlichen Geistes, und 
ihr Zusammenkommen in Jesus Christus offenbart diese ursprüngliche 
und wiederherzustellende Einheit. Das Unendliche der Göttlichkeit und 
das Endliche des Menschlichen sind in diesem Gottmenschen aufgehoben 
– im doppelten Sinn von aufgelöst und aufbewahrt – als Momente der ewi-
gen Bewegung des absoluten Geistes. Sie sind letztlich nicht unterscheid-
bar, sondern die menschliche Natur ist in der göttlichen aufgehoben: zu-
gleich aufbewahrt und aufgelöst.5

Auch in der Übertragung der Inkarnationslehre auf das Weltverste-
hen insgesamt ist die Unterscheidung für Hegel eine zwar notwendige, 
aber vorübergehende Angelegenheit. Sie dient der konkreten Bestimmung 
und damit der Wahrnehmbarkeit, dem Erkennen, aber sie entspricht nicht 
dem wirklichen Sein. Gerade in der Flüchtigkeit der Gegensätze und der 
Unterscheidung besteht die Pointe von Hegels Begriff der Aufhebung.

Indem er aus der Lehre von den zwei Naturen Christi eine Lehre des 
Verstehens überhaupt ableitet, hat Hegel – ohne es explizit zu machen – 
den Übergang von der Ontologie zur Epistemologie und Hermeneutik 

4  Hegel, Vorlesungen (1821–1831), 269.
5  Nur am Rande sei bemerkt, dass die Gegner der Zwei-Naturen-Lehre von 

Chalcedon an dieser Entfaltung der Inkarnationslehre wahrscheinlich mehr Freude 
gehabt hätten als ihre Verfechter. Denn im Grunde läuft sie auf die Negation oder 
Auflösung der Gegensätze von menschlicher und göttlicher Natur als einem Para-
dox, einem nur scheinbaren und zeitweisen Widerspruch, hinaus, und steht damit 
der sogenannten miaphysitischen Christologie näher als der Zwei-Naturen-Lehre.

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



161

vollzogen, der auch in der Formel von Chalcedon angelegt ist.6 Er operiert 
dabei, über Chalcedon hinausgehend, mit beiden möglichen Gegenteilen 
für „das Eine“.7 Dabei ist aber das Gegensatzpaar „das Eine – das Andere“ 
die herrschende Logik, der sich das Paar „das Eine – das Viele“ unterord-
net. Hegels Auffassung von der Unterscheidung als Durchgangsphäno-
men zur Aufhebung der Gegensätze hat zur Konsequenz, dass die einzel-
nen Wesen nur Momente in der großen Bewegung sind, in welcher der 
göttliche Geist durch Unterscheidung und Vereinzelung zum Bewusstsein 
seiner selbst kommt. Gelebte Individualität, vielfältige Unterschiedenheit, 
widersprüchliche Erfahrung verlieren damit an Wert.

Die vielleicht wirksamste Kritik an dieser Philosophie der Aufhebung der 
Gegensätze wurde interessanterweise im Namen des Wüstenmönchtums 
formuliert: in einem programmatisch mit „Entweder-Oder“ betitelten 
Werk eines Victor Eremita, der sich wenige Jahre später als Søren Kierke-
gaard zu erkennen gab.8 Dieser Aspekt der berühmten und viel bedachten 
Auseinandersetzung Kierkegaards mit Hegel hat bisher wenig Beachtung 
gefunden: dass hier ein „siegreicher Eremit“ (so die Bedeutung von Kier-
kegaards lateinischem Pseudonym Victor Eremita) gegen eine von der alt-
kirchlichen Zwei-Naturen-Lehre inspirierte Philosophie des Geistes an-
trat.

Kierkegaards Entweder-Oder und das Wüstenmönchtum

Entweder-Oder – im dänischen Original Enten-Eller – ist das erste Werk, 
mit dem der dänische Philosoph und T heologe Søren Kierkegaard im Jahr 
1843 als Autor in die Kopenhagener Öffentlichkeit trat. Er stellt darin der 
Philosophie Hegels die Nöte und Bedürfnisse der menschlichen Existenz 
entgegen. Im Streben nach Vermittlung, Versöhnung, Aufhebung des Ge-
gensätzlichen sah Kierkegaard alias Victor Eremita die Schwäche, die die 
gesamte Philosophie Hegels unfruchtbar für das wahre Leben sein lässt, 

6  Siehe dazu Kapitel II in diesem Buch, S. 27–34.
7  Siehe Hegels Überlegungen zur „Bestimmtheit“ unter der Überschrift „Viele 

Eins“ in Wissenschaft der Logik I.I.I.3 B und C einerseits und zum „Fürsichsein“ in 
der Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften & 96 andererseits.

8  Unter dem Namen Johannes Climacus – ebenfalls eine Anspielung auf die 
monastische Tradition, diesmal aber eine konkretere: Johannes Climacus war ein 
bekannter syrischer Heiliger aus dem sechsten/siebten Jahrhundert und Autor einer 
„Leiter zum Paradies“ – hat sich Kierkegaard 1846 in der „Unwissenschaftlichen 
Nachschrift“ mit Victor Eremita identifiziert. Siehe Hernandez-Dispaux, Victor 
Eremita (2015).

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



162

weil „man 2 Sphären miteinander verwechselt, die des Denkens und die 
der Freiheit. Für den Gedanken ist der Gegensatz nichts Bestehendes; er 
geht über in das Andere und darauf zusammen zur höheren Einheit. Für 
die Freiheit ist der Gegensatz etwas Bestehendes; denn sie schließt ihn 
aus.“ 9 Im wirklichen Leben, so die Botschaft des Victor Eremita, kann und 
muss der Mensch frei wählen zwischen einander ausschließenden Gegen-
sätzen. In Entweder-Oder spielt er die existenzielle Unausweichlichkeit der 
Gegensätze an der Frage des Heiratens durch. Hier gibt es nur zwei einan-
der ausschließende Möglichkeiten: heiraten oder nicht heiraten. Für diese 
Entscheidung findet der Mensch keine Hilfe in der Hegel’schen Philoso-
phie, und das stellt das ganze idealistische System in Frage, „denn allein 
die Wahrheit, die dich erbaut, ist für dich Wahrheit“, wie der allerletzte 
Satz in Entweder-Oder festhält.10

Es ist hier nicht der Ort, die Vielschichtigkeit von Kierkegaards Exis-
tenzphilosophie in all ihrer bewusst gesetzten Polyphonie und Wider-
sprüchlichkeit zu erörtern.11 Ich möchte lediglich der bisher kaum the-
matisierten Beobachtung nachgehen, dass Kierkegaard seinen Ansturm 
gegen Hegel – den er gleichermaßen verehrte und ablehnte12 – als Victor 
Eremita, als siegreicher Eremit, vorgebracht hat. Auch wenn sich an keiner 
Stelle in Entweder-Oder ein expliziter Bezug auf das Wüstenmönchtum 
findet, weist das Erstlingswerk des lutherischen T heologen und Existenz-
philosophen doch ganz deutliche inhaltliche Anklänge an das Wüsten-
mönchtum sowie strukturelle Gemeinsamkeiten mit den Apophthegmata 
Patrum auf.

  9  Kierkegaard, Entweder-Oder II (1843, hg. v.. Hirsch 1957), 184. Ich habe 
die Übersetzung Hirschs in weiten Teilen übernommen, jedoch an wenigen Stellen 
zur Verdeutlichung des Gemeinten unter Abgleich mit dem dänischen Original an-
gepasst.

10  Kierkegaard, Entweder-Oder II, 377. Es geht in diesem letzten Abschnitt 
um das Verhältnis von Wahrheit und Glück: „Frage dich und lasse nicht ab zu fra-
gen, bis daß du die Antwort findest; denn man kann eine Sache zu vielen Malen 
gewollt, sie versucht haben, und dennoch, erst die tiefe innere Bewegtheit, erst des 
Herzens unbeschreibliche Rührung, erst sie macht dich gewiß, daß das, was du er-
kannt hast, dein eigen ist, daß keine Gewalt vermag es dir zu nehmen; denn allein 
die Wahrheit, die dich erbaut, ist für dich Wahrheit“.

11  Siehe dafür Deuser und Kleinert, Entweder-Oder (2017). Zur Komplexi-
tät und Bedeutung der Pseudonymität bei Kierkegaard siehe Money, Pseudonyms 
(2013).

12  Zum komplexen Verhältnis Kierkegaards zu Hegel siehe Stewart, Relation 
(2003); Schulz, Kierkegaard (2000), 152–178

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



163

Victor Eremita gibt sich im Vorwort zu Entweder-Oder als Herausgeber 
verschiedenster Papiere zu erkennen, die er in einem alten, bei einem Ko-
penhagener Trödler erworbenen Schreibtisch gefunden haben will. Davon 
berichtet das Vorwort, das zugleich in die Vielstimmigkeit einführt, in 
der das gesamte Werk angelegt ist.13 Diese Vielstimmigkeit ist eine erste 
Parallele zu den Apophthegmata Patrum, die genauere Aufmerksamkeit 
verdient.

Der alte Sekretär, so berichtet Victor Eremita, habe eine magische An-
ziehungskraft auf ihn ausgeübt, ja „Gelüste“ nach Verschwendung ge-
weckt, womit bereits ein Hauptmotiv des gesamten Buches anklingt. Ei-
nes Tages entdeckt Victor zufällig ein Geheimfach in diesem Sekretär mit 
einer ganzen Masse Papiere, die sich schnell als zwei miteinander in Be-
ziehung stehende Sammlungen identifizieren lassen. Die erste Sammlung 
ist ein Konvolut von Abhandlungen auf Zeichenpapier. Den namentlich 
nicht bekannten Verfasser dieser Papiere nennt Victor Eremita ‚A‘ und 
charakterisiert ihn aufgrund des Inhalts der Papiere als Vertreter einer 
ästhetischen Lebensanschauung. Die zweite Sammlung besteht aus drei 
Briefen eines Gerichtsassessors namens Wilhelm an den Verfasser der 
ersten Sammlung. In Kongruenz zu ‚A‘ wird dieser Wilhelm aber nicht 
beim Namen, sondern mit dem Buchstaben ‚B‘ benannt und als Verfechter 
einer ethischen Lebensanschauung charakterisiert. Damit stehen ästheti-
sche und ethische Lebensauffassung einander gegenüber, und beide the-
matisieren im Gespräch immer wieder das Entweder-Oder ihrer Existenz.

Die Komplexität des Werkes wird dadurch gesteigert, dass Victor Ere-
mita zwischen den fünf ästhetischen Abhandlungen von ‚A‘ zahlreiche 
lose Zettel und Papierschnitzel mit kurzen Aphorismen, Anekdoten und 
Reflexionen – man könnte wohl auch sagen: Apophthegmata – gefun-
den haben will. Diese fragmentarischen Stücke nennt er „Diapsalmata“. 
Dieses aus dem Griechischen (διάψαλμα) übernommene Wort ist die 
Bezeichnung für ein musikalisch-poetisches Pausenzeichen, eingeführt 
von den Übersetzern biblischer Poesie als Wiedergabe für das hebräische 
‚Sela‘. Es wird vor allem in den Psalmen gebraucht, um ein Innehalten 
zwischen besonders bedeutungsvollen Versen anzuzeigen. In der antiken 
christlichen Tradition wurde das Diapsalma auch als der „pausierende 

13  Zur Funktion der Vielstimmigkeit bei Kierkegaard siehe Schmidt, Rede 
(2006), der die Vielstimmigkeit bei Kierkegaard mit postmodernen T heorien der 
Literaturwissenschaft (u.a. Derrida, Bachtin, Caputo, Carlson und Ward) zusam-
menbringt, bes. 109–160.

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



164

Geist“ bezeichnet.14 Victor Eremita fügt diesem Titel nun noch den latei-
nischen Hinweis ad seipsum, „an sich selbst“, hinzu. Er sammelt in die-
sem Teil also insgesamt neunzig „Atempausen bzw. Zwischengesänge an 
sich selbst“.

Diese Diapsalmata seien, so kündigt Victor Eremita als ihr Herausgeber 
im Vorwort an, voller Widersprüche, obwohl klar erkennbar von ein und 
derselben Person geschrieben. Deshalb habe er bei der Ordnung dieser 
einzelnen Fragmente den Zufall walten lassen: „Daß die einzelnen Äu-
ßerungen oft einander widersprechen, hab ich ganz und gar in Ordnung 
gefunden, denn das ist eben der Stimmung wesentlich eigen; sie in einer 
Abfolge zusammenzustellen, welche die Widersprüche weniger augenfäl-
lig macht, schien mir der Mühe nicht wert zu sein.“15 Tatsächlich sind die 
gegensätzlichen Aussagen, manchmal auf engstem Raum, ähnlich frap-
pierend wie in den Apophthegmata Patrum. Auf „Niemals bin ich froh 
gewesen“ folgt wenige Absätze später „So reich ist meine Seele, so gesund, 
so freudetrunken“.16 Die Zusammenstellung der neunzig Diapsalmata 
gibt einen Einblick in die Widersprüchlichkeiten der menschlichen Exis-
tenz. Im Anschluss daran findet sich eine Zusammenstellung von sieben 
Texten, die mit einem „Tagebuch des Verführers“ endet, bei dem ‚A‘ nun 
seinerseits lediglich als Herausgeber für einen weiteren, nicht greifbaren 
Autor fungiert. Damit begegnen im ersten Teil des Werkes immerhin vier 
Figuren, die jeweils Herausgeber des anderen sind: hinter Søren Kierke-
gaard steckt Victor Eremita, Victor Eremita ist der Herausgeber von ‚A‘ , 
und ‚A‘ ist der Herausgeber des unbekannten Verführers. Eine moderne 
Variation einer Überlieferungskette.

Etwas geordneter kommen die im zweiten Teil versammelten Abhand-
lungen daher, als deren Autor der Justizangestellte Wilhelm gilt, der aber 
nur als ‚B‘ benannt und als Ethiker charakterisiert wird. Dieser Teil ist mit 
einem Zitat von Chateaubriand überschrieben, welches einen direkteren 
Bezug zum Pseudonym des Herausgebers Victor Eremita und damit auch 
zum Wüstenmönchtum darstellt: „Die großen Leidenschaften sind Ein-
siedler; sie in die Wüste schicken, heißt sie in ihr Reich zurückversetzen“.17 

14  Eine ausführliche Textanalyse zu den Diapsalmata bietet Fürstenberg, Ent-
weder (2017), 75–122.

15  Kierkegaard, Entweder-Oder I,9.
16  Kierkegaard, Entweder-Oder I,43 und I,45.
17  Chateaubriand, Atala (1801 bzw. 1844), 57: „Les grandes passions sont so-

litaires, et les transporteur au désert, c’est les rendre à leur empire“. Auch der erste 
Teil von Entweder-Oder hat ein Motto, in dem die Leidenschaften angesprochen 

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



165

Das ist es auch, was ‚B‘ seinem Freund ‚A‘ immer wieder empfiehlt: die Lei-
denschaften nicht nur genüsslich-leidend zu betrachten und zu beschrei-
ben, sondern das Leben als ein beständiges „Entweder-Oder“ zu nehmen, 
Entscheidungen zu treffen und die von einer einmal getroffenen Wahl ab-
lenkenden Leidenschaften aus dem bürgerlichen Leben zu verbannen. In 
der Abhandlung über „Das Gleichgewicht des Ästhetischen und Ethischen 
in der Entwicklung der Persönlichkeit“ wirft B‘ seinem Freund (oder Alter 
Ego) ‚A‘ vor, dass dieser im Grunde in dieselbe Fall tappe wie die Philo-
sophie, gegen die er antritt (gemeint ist Hegel): „Das polemische Ergeb-
nis nämlich, welches in allen deinen Siegeshymnen über das Dasein wi-
derhallt, hat eine wunderliche Ähnlichkeit mit der Lieblingstheorie der 
neueren Philosophie, daß der Satz vom Widerspruch aufgehoben sei. (…) 
Du vermittelst die Gegensätze in einem höheren Wahnsinn, die Philoso-
phie in einer höheren Einheit“.18 Das Problem dabei ist, so erklärt ‚B‘, ein 
zeitliches – konkret die Frage, welches Verständnis von Gegensatz und 
Widerspruch Zukunft und damit Leben, Existenz ermöglicht.19 Die Philo-
sophie der Aufhebung betrachte alle Gegensätze, und damit jede Möglich-
keit zur Wahl, als Vergangenheit. Damit aber verhindere sie die Freiheit 
der Wahl für die Zukunft. Dass die zeitgenössische Philosophie „unsere 
Zeit mit der absoluten Zeit verwechselte“ und damit das Ende der Ge-
schichte behaupte, will ‚B‘ als einen „zufälligen Fehler“ durchgehen lassen. 
Schwerer wiegt, dass die Idee von der Aufhebung der Gegensätze als solche 
alles wirkliche Leben als Vergangenheit behandelt. Dagegen bringt ‚A‘ mit 
der genauen Beobachtung seiner selbst die Lebenswirklichkeit, die Ge-
genwart, ins Spiel. Mit seinem Verharren in den gegensätzlichen Möglich-
keiten des Lebens verbleibt er aber in einer unbestimmten Ewigkeit. Weil 
er keine Wahl, keine Entscheidung trifft, eröffnet auch sein ästhetisches 
Entweder-Oder keine Zukunft. Nur die Entscheidung, die immer wieder 
zu treffende Wahl zwischen den vielen gegensätzlichen Möglichkeiten des 
Lebens ermöglicht Zeitlichkeit, individuelle Existenz, Persönlichkeit. Da-
bei ist kaum von Bedeutung, was gewählt, sondern entscheidend ist, dass 
überhaupt gewählt wird. Denn die Wahl als solche ermöglicht ein struktu-

werden: „Ist denn die Vernunft allein getauft, sind die Leidenschaften Heiden?“ 
(Edward Young, Klage oder Nachgedanken IV 629: „Er da Fornuften alene dobt, 
ere Lidenskaberne Hedninger?). Auffälligerweise thematisieren sämtliche Motti in 
Entweder-Oder die Leidenschaften. Dem „Tagebuch des Verführers“ ist Don Gio-
vanni’s „Sua passion‘ predominante e la giovin principante“ vorangestellt. 

18  Kierkegaard, Entweder-Oder I, 466.
19  Zu diesem Aspekt und seinen anthropologisch-theologischen Potenzialen in 

Kierkegaard’s Gesamtwerk siehe Dalferth, Passion (2023).

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



166

riertes Leben: ein Vor und ein Nach der Wahl. Und jede Wahl ermöglicht 
neue Gegensätze, die nach einer neuen Entscheidung verlangen. Weil da-
für in der großen Bewegung der Aufhebung der Gegensätze kein Raum ist, 
bleibt die Philosophie (Hegels) vielleicht theoretisch wahr, aber lebensun-
tauglich. Mit anderen Worten: Ihre Wahrheit kann sich im wahren Leben 
nicht bewahrheiten.

Viele der für Victor Eremitas Entweder-Oder charakteristischen Motive 
und Züge prägen auch die Apophthegmata Patrum: die literarische Insze-
nierung der Widersprüchlichkeiten des Lebens; die Betonung der Indivi-
dualität und Erfahrung jedes einzelnen Menschen; das Ausleuchten der 
Gefühls- und Stimmungswelt und der menschlichen Leidenschaften; die 
programmatische Offenheit im Zusammenspiel der einzelnen Texte; die 
Aufforderung zur Entscheidung.

Neben diese offensichtlichen treten subtilere Gemeinsamkeiten: Bereits 
im Vorwort spricht Victor Eremita den Gegensatz an, der hinter seinem 
Werk steht und es antreibt. Es ist der Gegensatz zwischen Äußerem und 
Innerem. „Vielleicht wandelte dich, geneigter Leser, zuweilen ein kleiner 
Zweifel an, ob es mit dem bekannten philosophischen Satze sich ganz rich-
tig verhalte: ‚Das Äußere ist das Innere, das Innere das Äußere‘“.20 Die 
Philosophie (und gemeint ist wiederum Hegel21) behaupte die Überein-
stimmung von Innerem und Äußerem. Aber das Leben (gemeint sind die 
Menschen in ihren Erfahrungen) lehre die Unterscheidung zwischen In-
nerem und Äußerem – ein T hema, das auch für die Unterscheidung der 
Geister in den Apophthegmata Patrum zentral ist, wie wir gesehen ha-
ben.22

Bei aller Ähnlichkeit sind die Unterschiede nicht zu übersehen. Erstens 
werden die Leidenschaften in den Apophthegmata Patrum auf Dämonen 
zurückgeführt; die Konflikte, die ‚A‘ in Entweder-Oder beschreibt, spielen 
sich hingegen ganz und gar in der Gefühls- und Vorstellungswelt ab. Zwei-
tens: Während ‚B‘ in Entweder-Oder emphatisch für die Entscheidung um 
der Entscheidung willen wirbt, aber kaum konkret wird – auch die leit-
motivische Frage „heiraten oder nicht heiraten?“ wird nicht mit letzter 
Klarheit beantwortet –, vermitteln die Apophthegmata Patrum durchaus 

20  Kierkegaard, Entweder-Oder I,1.
21  Hegel behauptet die Identität von Äußerem und Innerem in der Wissen-

schaft der Logik 2.2.3.C: „Das Innere ist als die Form der reflektierten Unmittelbar-
keit oder des Wesens gegen das Äußere als die Form des Seins bestimmt, aber beide 
sind nur eine Identität“.

22  Siehe dazu die Ausführungen in Kapitel II.4, S. 69–75.

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



167

konkretere Vorstellungen davon, was einem gesunden geistigen Leben 
dienlich und was hinderlich ist. Schließlich lebt Kierkegaards Victor Ere-
mita nicht mit anderen Gleichgesinnten in der Wüste, sondern führt eine 
einsame bürgerliche Existenz in der Stadt.

Ob Kierkegaard in seiner Auflehnung gegen Hegels Philosophie die Geis-
teswelt des christlichen Wüstenmönchtums bewusst und absichtlich in 
die moderne bürgerlich-urbane Existenz übertragen hat, ist schwer zu sa-
gen. Aber unabhängig von der Frage nach seiner Intention stellt sich diese 
Episode der modernen europäischen Philosophiegeschichte als Widerhall 
des Ringens um die Kraft der Gegensätze und die Kunst der Unterschei-
dung dar, die bereits zwischen Chalcedon und dem Wüstenmönchtum am 
Werk war. Kierkegaard alias Victor Eremita stellte der spekulativen Phi-
losophie des absoluten Geistes, der durch Entgegensetzung zu sich selbst 
kommt, die Existenz des Menschen mit ihren vielfältigen Widersprüch-
lichkeiten entgegen. Ebenso haben auch die Wüstenmönche dem in Chal-
cedon geschaffenen Denkraum über die Einheit von menschlicher und 
göttlicher Natur den Erfahrungsraum ihrer Lebenswelt in der Wüste an 
die Seite gestellt.

Dualität und Diversität II

Es mag Zufall sein, dass sich die Pendelbewegung zwischen spekulati-
vem Denken und existenzieller Erfahrung mit fast 1400 Jahren Abstand 
zweimal in der christlichen Geistesgeschichte ereignet hat. Aber selbst als 
Zufall wäre diese Pendelbewegung lehrreich. Denn sie macht darauf auf-
merksam, dass jeweils beide Aspekte – Dualität und Diversität; die zwei 
Naturen in der Formel von Chalcedon und die Vielfalt der Geister in der 
Erfahrung der Wüstenmönche; die begriffliche Klarheit bei Hegel und 
die existenzielle Wahrhaftigkeit bei Kierkegaard – in der Kunst der Un-
terscheidung zusammengehalten werden müssen, wenn diese Kunst eine 
wohltuende oder gar heilsame Wirkung entfalten soll.

Wie vielfältig, verschlungen und manchmal auch verborgen die Wege 
der Überlieferung der christlichen Kunst der Unterscheidung – als Kunst 
zu unterscheiden ohne zu trennen – ist, wurde auf fast jeder Seite dieses 
Buches deutlich: angefangen bei den komplexen Redaktionsprozessen, die 
hinter den Akten von Chalcedon und den Spruchsammlungen der Wüs-
tenmönche stehen (Kapitel II und III); weiter über die Verflechtungen die-
ser Quellen mit anderen zeitgenössischen Sammlungsprojekten wie dem 
kaiserlichen Codex T heodosianus und den rabbinischen Talmudim; bis 

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



168

hin zu den Reminiszenzen an Chalcedon und das Eremitentum bei Hegel 
und Kierkegaard.

Nicht anders als in solchen Verflechtungen ist die christliche Kunst der 
Unterscheidung heute zugänglich. Die Quellen geben keine punktgenauen 
Anweisungen, wie diese Kunst auf gegenwärtige Fragen und Probleme an-
gewendet werden kann. Ihre Verweigerung, allgemeingültige Gebrauchs-
anweisungen zu geben, möchte ich als Einladung der Quellen des fünften 
Jahrhunderts an spätere Generationen zu situationsbezogener Anwen-
dung und Entfaltung der Kunst der Unterscheidung verstehen.

Für eine solche Anwendung und Entfaltung geben der in Chalcedon 
abgesteckte Denkraum und der durch das Wüstenmönchtum vermessene 
Erfahrungsraum hilfreiche Orientierung. Gerade in ihrem Zusammen-
spiel – wenn also die Formel von Chalcedon und die Weisheit des Wüs-
tenmönchtums unterschieden, aber nicht getrennt werden – wird diese 
Orientierung sich als besonders hilfreich erweisen. Von den Wüstenmön-
chen kommt ein Bewusstsein dafür, dass die Unterscheidungskraft quer 
zu allen Tugenden und Lastern steht und dass sie deshalb vor Übertrei-
bungen und Einseitigkeiten in die eine oder andere Richtung bewahren 
kann. Die von den Wüstenmönchen immer wieder betonte Wichtigkeit, 
in konkreter Ansehung der Person und jeweiligen Situation zu urteilen 
und zu handeln, bewahrt zudem vor ideologischen Verallgemeinerungen. 
In dieselbe Richtung weisen die vier Bestimmungen der Formel von Chal-
cedon mit ihrer Forderung, wesenhaft Gegensätzliches als unvermischt, 
unveränderlich, ungeteilt, und ungetrennt zu erkennen. Was bedeutet das 
für die großen Gegensätze dieses Lebens, für Leben und Tod, Liebe und 
Hass, Endlichkeit und Unendlichkeit, Sichtbares und Unsichtbares, Gut 
und Böse? Nicht die Negation der Gegensätze, nicht ihre Auflösung in nur 
scheinbare Widersprüche, aber auch nicht ihre Aufhebung in ein größeres 
Drittes. Sondern ein gleichzeitiges Aushalten und Zusammenhalten der 
Gegensätze. Der Tod verliert nichts von seinem Schrecken, er bleibt, was 
er ist: das absolute Gegenteil von Leben – und doch sind beide aufeinander 
bezogen. Hass wird nicht in verdeckte Liebe aufgelöst, sondern als deren 
Gegenteil anerkannt – und doch nicht von ihr getrennt. Es gibt einen klar 
benennbaren Unterschied zwischen Gut und Böse, Sichtbar und Unsicht-
bar, Endlich und Unendlich – und doch existieren sie immer zusammen 
in dieser Welt.23

23  Karl Barth hat über die Bedeutung der Zwei-Naturen-Lehre sehr treffend 
gesagt: „Dieses Subjekt, der eine Jesus Christus, fordert diesen Satz: gerade nicht 
einen Satz über die Vereinbarkeit des Unvereinbaren, wohl aber über die faktisch 

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



169

Mit ihrer Emphase auf der Entscheidung und dem Handeln des Menschen 
wiederum bewahren die Wüstenmönche davor, dass solches Erkennen 
und Anerkennen von Gegensätzen im Raum der bloßen Denkmöglich-
keiten stecken bleibt. Der moderne „siegreiche Eremit“ Victor Eremita in 
Kierkegaards Entweder-Oder führt anhand seiner beiden Charaktere ‚A‘ 
und ‚B‘  die doppelte Gefährdung des modernen Menschen vor Augen, an-
gesichts der zahllosen gegensätzlichen Möglichkeiten des Lebens entwe-
der in der bloßen Beobachterposition zu verharren und alle Gegensätze in 
der Zusammenschau ästhetisch zu relativieren, oder aber Entscheidungen 
um der bloßen Entscheidung willen zu treffen. Die Wüstenväter der An-
tike trauen der Unterscheidungskraft des Menschen offenbar mehr zu als 
Kierkegaards Victor Eremita es tut. Sie teilen zwar seine emphatische For-
derung nach Entscheidung, aber es geht ihnen nicht um die Entscheidung 
um der Entscheidung willen. Wenn Gedanken nicht körperlich umgesetzt 
werden, hieß es in einem Väterspruch, dann verrotten sie wie herumlie-
gende Kleider.24 Dabei ist das Kriterium für richtiges Entscheiden und 
Handeln in der Weisheit der Wüste nicht, was wahr und was falsch, son-
dern was förderlich oder hinderlich für das Bewusstsein der Gegenwart 
Gottes ist. Für das Erkennen des Förderlichen bieten die vielen Sprüche 
zwar keine allgemeine Regel, aber doch vielzählige – und durchaus ein-
ander widersprechende! – Beispielgeschichten, aus denen sich allgemeine 
Kriterien erkennen lassen. Förderlich ist, was die Menschen in die innere 
Ruhe führt, was sie stärkt gegen zerstörerische Leidenschaften, was ihre 
Willensfreiheit für zukünftige Entscheidungen erhält, was sie offen sein 
lässt für die unverfügbare Gegenwart Gottes und für die Wahrnehmung 
anderer Menschen in all ihrer individuellen Andersheit.

Die Geschichten und Potenziale der Bewahrung und Bewahrheitung der 
christlichen Kunst der Unterscheidung – als Kunst zu unterscheiden ohne 
zu trennen – sind unzählig und vielfältig. Nur wenige konnten hier erzählt 
und bedacht werden. Bereits diese wenigen Geschichten und Potenziale 
weisen sowohl über das fünfte Jahrhundert als auch über das Christentum 
hinaus. Noch unzähliger und vielfältiger aber sind die Möglichkeiten der 
Kunst zu unterscheiden ohne zu trennen, die noch ihrer Verwirklichung 
harren.

in ihm stattgefundene und verwirklichte Vereinigung des sonst gewiß ganz und gar 
Verschiedenen, ja Gegensätzlichen.“ (KD IV,2,66).

24  AP Poimen 20 (Schweitzer I 594. Siehe oben S. 78 f.

V  Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder



170



171

Akerman Sarkisian, Karina: T he Apophthegmata Patrum in the Slavonic 
Context: A Case Study of Textual Doublets. In: Susan Ashbrook Harvey, T ho-
mas Arentzen, Henrik Rydell Johnsén und Andreas Westergren (Hgg.): Wis-
dom on the Move: Late Antique Traditions in Multicultural Conversation. Es-
says in Honor of Samuel Rubenson (Supplements to Vigiliae Christianae 161). 
Leiden/Boston: Brill 2021, 119–146.

Al-Kaisi, Meis und Abū Nu áym Al-Isfahānī: Conflicting Opinions, Teosofia 
Indonesian Journal of Islamic Mysticism 10 (2021), 177–192.

Amsler, Monika: T he Babylonian Talmud and Late Antique Book Culture. Cam-
bridge: Cambridge University Press 2023.

Archi, Gian Gualberto: Teodosio II e la sua Codificazione. Neapel: Edizione 
Scientifiche Italiane 1976.

Ashbrook Harvey, Susan, T homas Arentzen, Henrik Rydell Johnsén 
und Andreas Westergren (Hgg.): Wisdom on the Move: Late Antique Tra-
ditions in Multicultural Conversation. Essays in Honor of Samuel Rubenson 
(Supplements to Vigiliae Christianae 161). Leiden/Boston: Brill 2021.

Avagyan, Anahit: T he Armenian Transmission of the Apophthegmata Patrum, 
in: Susan Ashbrook Harvey, T homas Arentzen, Henrik Rydell Johnsén und 
Andreas Westergren (Hgg.): Wisdom on the Move: Late Antique Traditions 
in Multicultural Conversation. Essays in Honor of Samuel Rubenson (Supple-
ments to Vigiliae Christianae 161). Leiden/Boston: Brill 2021, 147–165.

Avi-Yonah, Michael: T he Jews under Roman and Byzantine Rule. A Political 
History from the Bar Kokhba War to the Arab Conquest. New York: Schocken 
Books/Magnes Press 1984.

Azarnooshi, Azartash: Adab. In: Encyclopedia Islamica 3. Leiden/Boston: 
Brill 2011, 1–21.

Bagnall, Roger: T he Educational and Cultural Background of Egyptian 
Monks, in: Lillian I. Larsen und Samuel Rubenson (Hgg.): Monastic Educa-
tion in Late Antiquity. T he Transformation of Classical Paideia. Cambridge: 
Cambridge University Press 2023, 75–100.

Bar-Asher Siegal, Michal und Yossi Yovel: Network Analysis Reveals In-
sights about the Interconnections of Judaism and Christianity in the First Cen-
turies CE, Humanities and Social Science Communications 10.191 (2023), DOI: 
10.1057/s41599-023-01678-y.

Bar-Asher Siegal, Michal: Early Christian Monastic Literature and the Baby-
lonian Talmud. Cambridge: Cambridge University Press 2013.

Literaturverzeichnis



172

Bar-Asher Siegal, Michal: Sayings of the Desert Fathers, Sayings of the Rab
binic Fathers: Avot de Rabbi Natan and the Apophthegmata Patrum, Zeit-
schrift für Antikes Christentum 20 (2016), 243–259.

Bar-Asher Sigal, Michal: Shared Worlds: Rabbinic and Monastic Literature, 
Harvard T heological Review 105 (2012), 423–456.

Barbu, Daniel und Yaacov Deutsch: Reading Toledot Jeshu in Context, in: 
Daniel Barbu und Yaacov Deutsch (Hgg.): Toledot Yeshu in Context. Tübin-
gen: Mohr Siebeck 2020, 1–12.

Bay, Carson, Michael Avioz und Willem van Henten (Hgg.): From Jo-
sephus to Yosippon and Beyond. Text – Re-Interpretation – Afterlives (Supple-
ments to the Journal for the Study of Judaism 215). Leiden/Boston: Brill 2024.

Becker, Hans-Jürgen: Avot de-Rabbi Natan B. (Texts and Studies in Ancient 
Judaism 162). Tübingen: Mohr Siebeck 2016.

Becker, Hans-Jürgen: Die großen rabbinischen Sammelwerke Palästinas. Zur 
literarischen Genese von Talmud Yerushalmi und Midrash Bereshit Rabba 
(Texte und Studien zum antiken Judentum 70). Tübingen: Mohr Siebeck 1999.

Benkheira, Mohammed Housin: La Maitrise de la concupiscence: mariage, 
célibat et continence sexuelle en islam (Études musulman). Paris: VRIN 2017.

Bevan, G.A. und P.T.R. Gray: T he Trial of Eutyches: A New Interpretation, By-
zantinische Zeitschrift 101 (2009), 617–657.

Bitton-Ashkelony, Brouria und Aryeh Kofsky: T he Monastic School of 
Gaza (Supplements to Vigiliae Christianae 78). Leiden/Boston: Brill 2005.

Blanke, Louise und Jennifer Cromwell: Monastic Economies in Late An-
tique Egypt and Palestine. Oxford: Oxford University Press 2023.

Bloch, René: Bringing Philo Home. Responses to Harry A. Wolfson’s Philo 
(1947) in the Aftermath of World War II, Harvard T heological Review 116 
(2023), 466–389.

Bobzin, Hartmut: Der Koran. München: C.H. Beck 2022.
de Bonfils, Giovanni: Il Patriarca degli ebrei. In: Jean-Jacques Aubert und Phi-

lipp Blanchard (Hgg.): Droit, religion et société dans le Code T héodosien. Genf: 
Droz 2009, 11–128.

Bousset, Wilhelm: Apophthegmata. Studien zur Geschichte des ältesten 
Mönchtums. Tübingen: Mohr Siebeck 1923.

Boyarin, Daniel: Border Lines. T he Partition of Judaeo-Christianity (Divina-
tions: Rereading Late Ancient Religion). Berkeley: University of Pennsylvania 
Press 2004.

Brakke, David: Evagrius of Pontus: Talking Back: A Monastic Handbook for 
Combating Demons (Cistercian Studies Series 299). Collegeville: Liturgical 
Press 2009.

Brakke, David: Making Public the Monastic Life: Reading the Self in Evagrius 
Ponticus’ Talking Back. In: David Brakke, Michael L. Satlow und Steven Weitz-
man (Hgg.): Religion and the Self in Antiquity. Bloomington und Indianapolis: 
Indiana University Press 2005, 222–233.

Britt, Karen und Ra'anan Boustan: Scenes in Stone: Newly Discovered 
Mosaics from the North Aisle in the Huqoq Synagogue, Studies in Late Anti-
quity 5 (2021), 505–579.

Literaturverzeichnis



173

Budge, E.A. Wallis: T he Book of Paradise. London: Legare Street Press 1904.
Burton-Christie, Douglas: T he Word in the Desert. Scripture and the Quest 

for Holiness in Early Christian Monasticism. Oxford: Oxford University Press 
1994.

Busch, Anja: Die Frauen der theodosianischen Dynastie. Macht und Repräsen-
tation kaiserlicher Frauen im 5. Jahrhundert (Historia Einzelschriften 237). 
Stuttgart: Steiner 2015.

Cassidy, Augustine: Evagrius Ponticus. Abingdon: Routledge 2006.
Champion, Michael W.: Dorotheus of Gaza and Ascetic Education (Oxford 

Early Christian Studies). Oxford: Oxford University Press 2022.
Chialà, Sabino: I detti islamici di Gesù. Traduzione di Ignazio di Francesco.  

Mailand: Arnaldo Mondadori 22011.
Chialà, Sabino: Les mystiques musulmans lecteurs des écrits chrétiens: quelque 

échos d’apophtegmes, Proche-orient chrétiens 60 (2010), 352–367.
Chitty, Derwas James: T he Desert a City: An Introduction to the Study of 

Egyptian and Palestian Monasticism Under the Christian Empire. New York: 
St. Vadimir’s Press 1997.

Cohen, Samuel: Eutychianorum furor! Heresiological Comparison and the In-
vention of Eutychians in Leo I’s Christological Polemic. Entangled Religions 
11.4 (2020), DOI: 10.46586/er11.2020.9434.

Cohen, Shaye J.D.: T he Significance of Yavneh: Pharisees, Rabbis, and the End 
of Jewish Sectarianism, Hebrew Union College Annual 55 (1984), 27–53.

Cole, Juan: Rethinking the Koran in Late Antiquity (IQSA Studies in the Ko- 
ran 5). Berlin: De Gruyter 2024.

Constas, Nicholas: „To Sleep, Perchance to Dream“: T he Middle State of Souls 
in Patristic and Byzantine Literature, Dumbarton Oaks Papers 55 (2002), 91–
124.

Coon, Lynda L.: T he Architecture of the Ascetic Body. In: Bernice M. Kaczynski 
(Hg.): T he Oxford Handbook of Christian Monasticism. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2020, 51–65.

D’Ambrosio, Marcellino: Ressourcement T heology, Aggiornamento, and the 
Hermeneutics of Tradition, Communio 18.4 (1991), 530–555.

Dahlman, Britt: Between East and West: Cassian the Roman in Greek and 
Latin, in: Susan Ashbrook Harvey, T homas Arentzen, Henrik Rydell Johnsén 
und Andreas Westergren (Hgg.): Wisdom on the Move: Late Antique Tradi-
tions in Multicultural Conversation. Essays in Honor of Samuel Rubenson 
(Supplements to Vigiliae Christianae 161). Leiden/Boston: Brill 2020, 97–118.

Dalferth, Ingolf U.: T he Passion of Possibility. Studies on Kierkegaards 
Post-Metaphysical T heology (Kierkegaard Studies Monograph Series 48). Ber-
lin/Boston: De Gruyter 2023.

Das Große Gerontikon. Die Sprüche der heiligen Wüstenväter. T hematische 
Sammlung. Übersetzt von der Mönchin Irinea. Nauen: Prodromos-Verlag 
2009.

Delmaire, Roland: Introduction, in: Code T héodosien Livre XVI (Sources 
Chrétiennes 497). Paris: Cerf 2005.

Literaturverzeichnis



174

Demoen, Kristoffel: Metaphrasis and Versification. T he Paradeisos as a 
Reworking of Apophthegmata Patrum, in: Stavroula Constantinou und Chris-
tian Hogel (Hgg.): Metaphrasis. A Byzantine Concept of Rewriting and Its 
Hagiographical Products (T he Medieval Mediterranean 125). Leiden/Boston: 
Brill 2020, 202–223.

Desceudres, Georges: Gemeinschaft und Gedächtnis bei den Wüstenvätern, 
in: Johannes Cassian, Unterredungen mit den Vätern. Collationes Patrum. 
Teil 3: Collationes 18 bis 24 (Quellen der Spiritualität 12). Münsterschwarzach: 
Vier-Türme 2015, 45–48.

Descoeudres, Georges: Johannes Cassian und die Diakonie bei den Wüsten
vätern. In: Johannes Cassian, Unterredungen mit den Vätern Teil 2 (Quellen 
der Spiritualität 9). Münsterschwarzach: Vier-Türme 2014, 21–40.

Descoeudres, Georges: Johannes Cassian und die Mönchssiedlungen in der 
nitrischen und sketischen Wüsten. In: Johannes Cassian, Unterredungen mit 
den Vätern Teil 1 (Quellen der Spiritualität 5). Münsterschwarzach: Vier-
Türme 2011, 9–49.

Descoeudres, Georges: Kirchen und Oratorien in den Ermitagen der Mönchs-
siedlung Kellia. Zürich: TVZ 1994.

Descoeudres, Georges: Qusur Hegeila und Qusur Ereima als eigenständige 
Mönchssiedlung, in: Philippe Bridel: Mission suisse d’archéologie copte, Ex-
plorations aux Qou (EK 8184, T. 4). Louvain: Peeters 2003, 477–481.

Deuser, Hermann und Markus Kleinert: Søren Kierkegaard: Entweder – 
Oder (Klassiker auslegen 67). Berlin: De Gruyter 2017.

Du Plessis, Paul J.: T he Structure of the T heodosian Code, in: Jean-Jacques 
Aubert und Philipp Blanchard (Hgg.): Droit, religion et société dans le Code 
T héodosien. Genf: Droz 2009, 3–17.

Dunn, James D.G.: T he Partings of the Ways. Between Christianity and Judaism 
and T heir Significance for the Character of Christianity. London: SCM 22006.

Dye, Guillaume: Ascetic and Nonascetic Layers in the Quran, Numen 66 (2019), 
580–597.

Dye, Guillaume: Mapping the Sources of the Koranic Jesus, in: Mette Bjerre-
gaard Mortensen, Guillaume Dye, Isaac W. Oliver und Tommaso Tesei (Hgg.): 
T he Study of Islamic Origins: New Perspectives and Contexts. Berlin/Boston: 
De Gruyter 2021, 153–176.

Elm, Eva und Nicole Hartmann: Demons in Late Antiquity. T heir Perception 
and Transformation in Different Literary Genres. Berlin: De Gruyter 2020.

Faraggiana di Sarzana, Chiara: Apophthegmata Patrum: Some Crucial 
Points of T heir Textual Transmission and the Problem of a Critical Edition, 
Studia Patristica 30 (1997), 455–467.

Forschner, Maximilian: Die stoische Ethik. Darmstadt: WBG 1995.
Frank, Karl Suso: Abbas Poimen: Versuch über die Apophthegmata Patrum, 

Münchener T heologische Zeitschrift 40.4 (1989), 337–347.
Freiberger, Oliver: Prestige als Plage. Vergleichende Untersuchungen zu ei-

nem asketischen Dilemma, Zeitschrift für Religionswissenschaft 16 (2008), 83–
103.

Literaturverzeichnis



175

Fürstenberg, Henrike: Entweder ästhethisch – oder religiös? (Kierkegaard 
Studies Monograph Series 34). Berlin/Boston: De Gruyter 2017.

Furstenberg, Yair: Rabbis as Legal Experts in the Roman East, in: Catherine 
Heszer (Hg.): T he Routledge Handbook of Jews and Judaism in Late Antiquity. 
London/New York: Routledge 2024, 185–202.

Gabriel, Gottfried: Art. Definition, in: Historisches Wörterbuch der Philo-
sophie 2 (1972), 31–42.

Gardner, Ian: T he Founder of Manichaeism: Rethinking the Life of Mani. 
Cambridge: Cambridge University Press 2020.

Gemeinhardt, Peter: Antonius. Der erste Mönch. Leben, Lehre, Legende. 
München: C.H. Beck 2013.

Ginzberg, Louis: On Jewish Law and Lore. New York: Atheneum 21977.
Goldstein, Miriam: A Judeao-Arabic Parody of the Life of Jesus. T he Toledot 

Yeshu Helene Narrative (Texts and Studies in Ancient Judaism 186). Tübingen: 
Mohr Siebeck 2023.

Gray, Alyssa M.: A Talmud in Exile. T he Influence of Yerushalmi Avodah Za-
rah on the Formation of Bavli Avodah Zarah (Brown Judaic Studies). Rhode 
Island: Brown University Press 2020.

Gribetz, Sarit Kattan: Jesus and the Clay Birds: Reading Toledot Yeshu in 
Light of the Infancy Gospels, in: Ra’anan Boustan, Klaus Herrmann, Rei-
mund Leicht, Annette Reed und Giuseppe Veltri (Hgg.): Envisioning Judaism: 
Studies in Honor of Peter Schäfer. Tübingen: Mohr Siebeck 2013, 1021–1048.

Guy, Jean-Claude: Les Apophthegmes des Pères, Collection systématique 
(Sources Chrétiennes 387, 474, 498). Paris: Cerf 1993–2005.

Guy, Jean-Claude: Recherches sur la tradition grecque des Apophthegmata 
Patrum (Subsidia hagiographica 36). Brüssel: Société des Bollandistes 1962, 
21984.

de Halleux, André: À propos d’une lecture cyrillienne de la définition chris-
tologique de Chalcédoine, Revue théologique de Louvain 25 (1994), 445–471.

de Halleux, André: La définition christologique à Chalcédoine I–II, Revue de 
T héologie et Littérature 7 (1976), 3–23 und 155–170.

Harmless, William: Desert Christians. An Introduction to the Literature of 
Early Monasticism. Oxford: Oxford University Press 22008.

Harmless, William: Remembering Poemen Remembering: T he Desert Fathers 
and the Spirituality of Memory, Church History 69.3 (2000), 483–518.

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeier 171993.
Heil, Uta und Annette von Stockhausen (Hgg.): Die Synoden im trinita-

rischen Streit. Über die Etablierung eines synodalen Verfahrens und die Pro-
bleme seiner Anwendung im 4. und 5. Jahrhundert (Texte und Untersuchun-
gen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 177). Berlin: De Gruyter 2017.

Heimlicher, Nadja: Unfassbarkeit und Erfahrbarkeit Gottes bei Gregor von 
Nazianz (Forschungen zur Kirchen- und Dogmengeschichte 123). Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht 2022.

Hell, Daniel: Die Sprache der Seele verstehen. Freiburg u.a.: Herder 2002, 
122019.

Literaturverzeichnis



176

Hernandez-Dispaux, Joaquim: Victor Eremita. In: Katalin Nun und Jon Ste-
wart (Hgg.): Kierkegaard’s Pseudonyms (Kierkegaard Research: Sources, 
Reception and Resources 17). Farnham: Ashgate 2015, 243–256.

Heszer, Catherine: Antiquarianism, Scholasticism, and Rabbinic Anthologies, 
in: Catherine Hezser (Hg.): T he Routledge Handbook of Jews and Judaism in 
Late Antiquity. London / New York: Routledge 2024, 263–274.

Heszer, Catherine: Apophthegmata Patrum and Apophthegmata of the 
Rabbis. In: La Narrativa Cristiana Antica. Codici Narrativi, Strutture Formali, 
Schemi Retorici. Rom: Institutum Patristicum Augustinianum 1995, 453–464.

Heszer, Catherine: T he Codification of Legal Knowledge in Late Antiquity. 
T he Talmud Yerushalmi and Roman Law Codes, in: Peter Schäfer (Hg.): T he 
Talmud Yerushalmi and Graeco-Roman Culture I. Tübingen: Mohr Siebeck 
1998, 581–641.

Heszer, Catherine: T he Creation of the Talmud Yerushalmi and Apophtheg-
mata Patrum as Monuments to the Rabbinic and Monastic Movements in 
Early Byzantine Time, Jewish Studies Quarterly 25.4 (2018), 368–393.

Heyden, Katharina und David Nirenberg, Religious Co-production in Ju-
daism, Christianity, and Islam, Harvard T heological Review 118:1 (2025), 159–
180.

Heyden, Katharina und Martin Sallmann: Quellen auslegen. Konzepte 
und Methoden Historischer T heologie (theologie kompakt). Darmstadt: WBG 
2023.

Heyden, Katharina: Der Beitrag historisch-theologischer Hermeneutik zur in-
terreligiösen Verständigung – am Beispiel des christlichen Erzählmotivs von 
den Lehrern Muh. ammads und der Entstehung des Koran, Erlanger Jahrbuch 
für interreligiöse Diskurse 1 (2021), 225–262.

Heyden, Katharina: Geschichte als Argument in der christlichen Auseinan-
dersetzung mit Judentum und Islam. Historische T heologie im Spannungs-
feld von theologischen Coping-Strategien und historischer Koproduktion. 
In: Mariano Delgado und Volker Leppin (Hgg.): Historia Magistra Ecclesiae 
(Studien zur christlichen Religions- und Kulturgeschichte 33). Basel: Schwabe 
2024, 97–125.

Heyden, Katharina: Gottesbild und Gottbegehren, dämonische Einbildun-
gen und tierische Begierden: Motive einer praktischen Anthropologie in 
den Apophthegmata Patrum. In: Georgiana Huian, Beatrice Wyss und Rai-
ner Hirsch-Luipold (Hgg.): Der Mensch als Bild des unergründlichen Gottes. 
Von der T heologie zur Anthropologie und zurück. Berlin: De Gruyter 2023, 
195–210.

Heyden, Katharina: Orientierung. Die westliche Christenheit und das Heilige 
Land in der Antike (Jerusalemer T heologisches Forum 28). Münster: Aschen-
dorff 2014.

Heyden, Katharina: Wachsam beten als Einübung heiliger Nüchternheit. Im-
pulse aus dem spätantiken Wüstenmönchtum. In: Oliver Dürr, Ralph Kunz 
und Andreas Steingruber (Hgg.): Wachet und Betet. Mystik, Spiritualität und 
Gebet in Zeiten politischer und gesellschaftlicher Unruhe. Münster: Aschen-
dorff 2021, 286–300.

Literaturverzeichnis



177

Honoré, Tony: Law in the Crisis of Empire. 379–455 AD. T he T heodosian Dy-
nasty and its Quaestors. Oxford: Clarendon Press 1998.

Honoré, Tony: T he Making of the T heodosian Code, Zeitschrift für Rechtsge-
schichte 103 (1986), 133–222.

Jansen, Ludger und Christoph Jedan: Philosophische Anthropologie in der 
Antike. Berlin/Boston: De Gruyter 2010.

Jaillette, Pierre: Une lumineuse réalisation: la codification théodosienne, Col-
lection de l’Institut des Sciences et Techniques de l’Antiquité 13 (2015), 191–207.

Kambartel, Friederich: Art. Symmetrie, in: Historisches Lexikon der Philo-
sophie 10, Basel 1998, 745–749.

Kilpatrick, Hilary: Adab. In: Julie Scott Meisami (Hg.): Encyclopedia of Ara-
bic Literature 1. London: Routledge 1998, 54–56.

Kofsky, Arieh und Brouria Bitton-Ashkelony: Christian Gaza in Late An-
tiquity. Leiden/Boston: Brill 2004.

König, Jason und Greg Woolf (Hgg.): Enyclopaedism from Antiquity to 
Renaissance. Cambridge: Cambridge University Press 2013.

Kozah, Mario, Abdulrahim Abu-Husayn und Suleiman Mourad (Hgg.): 
Dadisho’ Qatraya’s Compendious Commentary on the Paradise of the Egyp-
tian Fathers in Garshuni. Piscataway: Gorgias Press 2016.

Kraemer, Ross Shepard: T he Mediterranean Diaspora in Late Antiquity. What 
Christianity Cost the Jews. Oxford: Oxford University Press 2020, 114–275.

Kremer, Jamie: John Cassian, How to Focus: A Monastic Guide for an Age of 
Distraction. Selected, translated. Princeton: Princeton University Press 2024.

Kroppenberg, Inge: Codex T heodosianus revisited – Plädoyer für eine Ge-
schichte der juridischen Form. In: Stephan Dusil, Gerald Schwedler und Ra-
phael Schwitter (Hgg.): Exzerpieren – Kompilieren – Tradieren. Transformatio
nen des Wissens zwischen Spätantike und Frühmittelalter (Millennium-Stu-
dien 64). Berlin/Boston: De Gruyter 2017, 71–84.

Larsen, Lillian und Samuel Rubenson (Hgg.): Monastic Education in Late 
Antiquity. T he Transformation of Classical Paideia. Cambridge: Cambridge 
University Press 2023.

Lauster, Jörg: Die Verzauberung der Welt. München: C.H. Beck 2014.
Letteney, Mark: T he Christianization of Knowledge in Late Antiquity. Cam-

bridge: Cambridge University Press 2023.
Leuenberger-Wenger, Sandra: Das Konzil von Chalcedon und die Kirche. 

Konflikte und Normierungsprozesse im 5. und 6. Jahrhundert (Supplements 
to Vigiliae Christianae 153). Leiden/Boston: Brill 2019.

Levy-Rubin, Milka: Why was the Dome of the Rock built? A New Perspective 
on a Long Discussed Question, Bulletin of SOAS 80 (2017), 441–464.

Livne-Kafri, Ofrei: Muslim Ascetics and Christian Monasticism, Jerusalem 
Studies in Arabic and Islam 20 (1996), 105–129.

Maier, Johann: Jesus von Nazareth in der Talmudischen Überlieferung. Darm-
stadt: WBG 21992.

De Marini, Franca: Codice Teodosiano e Concilio di Efeso, Atti della Accade-
mia Rom. Cost. 5 (1983), 105–122.

Literaturverzeichnis



178

Marti, Liliane: Konflikt und Konzil. Der Donatistenstreit in der Spätantike 
(Schweizerische Bände zur Altertumswissenschaft 58). Basel: Schwabe 2023.

Martzelos, Georgios: Der Vater der dyophysitischen Formel von Chalkedon: 
Leo von Rom oder Basileios von Seleukia?, Orthodoxes Forum 6 (1992), 21–39.

Martzelos, Georgios:  Ἡ Χριστολογία τοῦ Βασιλείου Σελευκείας καὶ ἡ 
οἰκουμενική σημασία (Φιλοσοφική καὶ Θεολογική Βιβλιοθήκη). T hessaloniki: 
Pournaras 1990.

McCormack, Bruce L.: T he Humility of the Eternal Son. Reformed Kenoticism 
and the Repair of Chalcedon. Cambridge: Cambridge University Press 2021.

McDowell, Gavin, Ron Naiweld und Daniel Stökl Ben Ezra (Hgg.): Di-
versity and Rabbinization. Cambridge: Cambridge University Press 2021.

Meerson, Michael und Peter Schäfer (Hgg.): Toledot Yeshu: T he Life Story 
of Jesus (Texts and Studies in Ancient Judaism 159), 2 Bände. Tübingen: Mohr 
Siebeck 2014.

Menze, Volker: Patriarch Dioscorus of Alexandria. T he Last Pharaoh and 
Ecclesiastical Politics in the Later Roman Empire (Oxford Early Christian 
Studies). Oxford: Oxford University Press 2023.

Michelsen, David M.: T he Library of Paradise. A History of Contemplative 
Reading in the Monasteries of the Church in the East. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2022.

Misiarczyk, Leszek: Eight Logismoi in the Writings of Evagius Ponticus (Studia 
Traditionis T heologiae 44). Turnhout: Brepols 2021.

Morgan, Teresa: Encyclopaedias of Virtue. In: Jason König und Greg Woolf: 
Encyclopaedism from Antiquity to the Renaissance. Cambridge: Cambridge 
University Press 2013, 108–128.

Morgenstern, Matthias: Die große Genesis-Dichtung. Juden und Christen 
im Gespräch über das erste Buch der Bibel im Midrasch Genesis Rabba (En-
counters between Judaism and Christianity 2). Leiden/Boston: Brill 2022.

Mourad, Suleiman: Christian Monks in Islamic Literature: A Preliminary Re-
port on Some Arabic Apophthegmata Patrum, Bulletin of the Royal Institute 
for Inter-Faith Studies 6 (2004), 1–18.

Müller, Andreas: Das Konzept des geistlichen Gehorsams bei Johannes Si-
naites. Zur Entwicklungsgeschichte eines Elements orthodoxer Konfessions-
kultur (Studien und Texte zu Antike und Christentum 37). Tübingen: Mohr 
Siebeck 2006.

Müller, Barbara: Der Weg des Weinens. Die Tradition des Penthos in den 
Apophthegmata Patrum. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2000.

Nagel, Peter: Studien zum Menschenbild in Gnosis und Manichäismus (Wis-
senschaftliche Beiträge der Universität Halle). Halle: Martin-Luther Universi-
tät Halle-Wittenberg 1979.

Neuwirth, Angelika: Der Koran als Text der Spätantike. Ein europäischer Zu-
gang. Stuttgart: Verlag der Weltreligionen 2010.

Nirenberg, David: Antijudaism. T he Western Tradition. New York: Norton & 
Company 2014.

Perrault, Charles: Les dix livres d’architecture de Vitruve. Paris: 1673.

Literaturverzeichnis



179

Perrone, Lorenzo: La chiesa di Palestina e le controversie cristologiche. Dal 
concilio de Efeso (431) al secondo concilio di Constantinopoli (553) (Testi e 
ricerche de Scienze religiose 18). Brescia: Paideia Editrice 1980.

Perrone, Lorenzo: T he Wisdom of the Fathers: T he Use of the Apophtheg-
mata in the Correspondence of Barsanuphius and John of Gaza. In: Susan As-
hbrook Harvey, T homas Arentzen, Henrik Rydell Johnsén und Andreas Wes-
tergren (Hgg.): Wisdom on the Move: Late Antique Traditions in Multicultural 
Conversation. Essays in Honor of Samuel Rubenson (Supplements to Vigiliae 
Christianae 161). Leiden/Boston: Brill 2021, 54–72.

Petorella, Fabrizio: T he True Disciple of the Blessed T hecla: Saint Syncletica 
and the Construction of Female Ascetism, Adamantius 25 (2019), 418–426.

Pietruschka, Ute: Apophthegmata Patrum in muslimischem Gewand. Das 
Beispiel Malik ibn Dinar. In: Martin Tamcke (Hg.): Begegnungen in Vergan-
genheit und Gegenwart. Beiträge dialogischer Existenz. Berlin: LIT Verlag 
2015, 160–171.

Pietruschka, Ute: T he Monk as Storyteller? On the Transmission of the Apo-
phthegmata Patrum among Muslim Ascetics in Basra. In: Susan Ashbrook 
Harvey, T homas Arentzen, Henrik Rydell Johnsén und Andreas Westergren 
(Hgg.): Wisdom on the Move: Late Antique Traditions in Multicultural Con-
versation. Essays in Honor of Samuel Rubenson (Supplements to Vigiliae 
Christianae 161). Leiden/Boston: Brill 2020, 166–184.

Pilhofer, Peter: Presbyteron kreitton. Der Altersbeweis der jüdischen und 
christlichen Apologeten und seine Vorgeschichte (WUNT II 39). Tübingen: 
Mohr Siebeck 1990.

Piovanelli, Pierluigi: T he Toledot Yeshu and Christian Apocryphal Litera-
ture: the Formative Years. In: Peter Schäfer, Michael Meerson, und Yaacov 
Deutsch (Hgg.): Toledot Yeshu Revisited: A Princeton Conference (Texts and 
Studies in Ancient Judaism 143). Tübingen: Mohr Siebeck 2011, 223–239.

Polliack, Meira: Karaite Judaism: A Guide to the History and Literary Sources. 
Leiden: Brill 2003.

Price, Richard und Mary Whitby: Chalcedon in Context. Church Councils 
400–700 (Translated Texts for Historians, Contexts 1). Liverpool: Liverpool 
Press 2009.

Price, Richard und Michael Gaddis: T he Acts of the Council of Chalce-
don (Translated Texts for Historians 45). Liverpool: Liverpool University Press 
2005.

Price, Richard: ‚Hellenization‘ and Logos Doctrine in Justin Martyr, Vigiliae 
Christianae 42/1 (1988), 18–23.

Regnault, Lucien: Les chemins de Dieu au désert. La collection systématique 
des Apophtegmes des Pères. Paris: Solemes 1992.

Regnault, Lucien: Les sentences des pères de désert; vol. 1–5. Paris: Solesmes 
1966–1985.

Reitzner, Jan: Die Verba Seniorum in der monastischen Welt Frankreichs im 
12. Jahrhundert. reformare oder meliorare? (Archa Verbi Subsidia 21). Müns-
ter: Aschendorff 2022.

Literaturverzeichnis



180

Ribary, Marton: Rabbinic Literature and Roman-Byzantine Legal Compila-
tions. In: Catherine Heszer (Hg.): T he Routledge Handbook of Jews and Ju-
daism in Late Antiquity. London/New York: Routledge 2024, 275–289.

Ripart, Laurent: Les Déserts de l’Occident. Genèse des lieux monastiques dans 
le sud-est de la Gaule (vin IVe-milieu VIe siècle) (Collection d’Études médiéva-
les de Nice 18). Turnhout: Brepols 2021.

Roggema, Barbara: T he Legend of Sergius Bahīrā: Eastern Christian Apolo-
getics and Apocalyptic in Response to Islam (History of Christian-Muslim 
Relations 9). Leiden/Boston: Brill 2009.

Rubenson, Samuel: T he Apophthegmata Patrum in Syriac, Arabic, and Ethio-
pic: Status Quaestionis, Parole de l’Orient 36 (2011), 305–313.

Rubenson, Samuel: T he Formation and Re-formations of the Sayings of the 
Desert Fathers, Studia Patristica 55 (2013), 5–22.

Sauget, Joseph-Maria: Une traduction arabe de la collection d’Apophthegmata 
patrum de ‚Enānīšō‘ (CSCO 495). Leuven: Peeters 1987.

Schäfer, Peter: Jesus im Talmud. Tübingen: Mohr Siebeck 32017.
Schenk, Dorothee: Monastische Bildung. Johannes Cassians Collationes Pat-

rum (Studies in Education and Religion in Ancient and Pre-Modern History in 
the Mediterranean and Its Environs 16). Tübingen: Mohr Siebeck 2022.

Schmidt, Jochen: Vielstimmige Rede vom Unsagbaren. Dekonstruktion, 
Glaube und Kierkegaards pseudonyme Literatur (Kierkegaards Studies Mo-
nograph Series 14). Berlin/New York: De Gruyter 2006.

Schroeder, Caroline T.: A Queer Eye for the Ascetic Guy? Homoeroticism, 
Children, and the Making of Monks in Late Antique Egypt, Journal of the 
American Academy of Religion 77 (2009), 333–347.

Schulz, Günter und Jürgen Ziemer: Mit Wüstenvätern und Wüstenmüttern 
im Gespräch. Zugänge zur Welt des frühen Mönchtums in Ägypten. Göttin-
gen: Vandenhoeck & Ruprecht 2010.

Schulz, Heiko: Kierkegaard über Hegel. Umrisse einer kritisch-polemischen 
Aneignung, Kierkegaardiana 21 (2000),152–178.

Schwartz, Eduard: Der Prozess des Eutyches. München: Verlag der Baye-
rischen Akademie der Wissenschaften 1929.

Schweitzer, Erich: Apophthegmata Patrum, 3 Bände (Weisungen der Väter 
14–16). Beuron: Beuroner Kunstverlag 2012–2013.

Shoemaker, Stephen J.: Christmas in the Qur’ān: T he Qur’ānic Account of 
Jesus‘ Nativity, and Palestinian Local Tradition, Jerusalem Studies in Arabic 
and Islam 28 (2003), 11–39.

Shoemaker, Stephen J.: Jewish Christianity, Non-Trinitarianism and the Be-
ginnings of Islam. In: Francisco del Rio Sanchez (Hg.): „Jewish Christianity” 
and Early Islam. Papers Presented at the Eighth Annual ASMEA Conference. 
Turnhout: Brepols 2018, 105–116.

Sieben, Hermann Josef: Die Konzilsidee der Alten Kirche. Paderborn: Schö-
ningh 1979.

Sinai, Nicolai: T he Eschatological Kerygma of the Early Koran. In: Hagit 
Amirav, Emmanouela Grypeou und Guy Stroumsa (Hgg.): Apocalypticism 

Literaturverzeichnis



181

and Eschatology in Late Antiquity: Encounters in the Abrahamic Religions, 
6th–8th Centuries. Leuven: Peeters 2017, 219–266.

Sinkewicz, Robert E.: Evagrius of Pontus – T he Greek Ascetic Corpus. Oxford: 
Oxford University Press 2006.

Sivan, Hagith: Palestine in Late Antiquity. Oxford: Oxford University Press 
2008.

Smith, Gregory A.: How T hin Is a Demon?, Journal of Early Christian Studies 
16 (2008), 479–512.

Smith, Jonathan Z.: Drudgery Divine: On the Comparison of Early Christian
ities and the Religions of Late Antiquity. London/Chicago: University of Chi-
cago Press 1990.

Smith, Mark S.: T he Idea of Nicaea in the Early Church Councils, AD 431–451 
(Oxford Early Christian Studies). Oxford: Oxford University Press 2018.

Sorabji, Richard: Emotion and Peace of Mind. From Stoic Agitation to Chris-
tian Temptation. Oxford: Oxford University Press 2000.

Steppa, Jan-Eric: John Rufus and the World-Vision of Anti-Chalcedonian Cul-
ture (Gorgias Studies in Early Christianity and Patristics 4). Piscataway: Gor-
gias Press 2014.

Stewart, Jon: Kierkegaard’s Relation to Hegel Reconsidered. Cambridge MA: 
Cambridge University Press 2003.

Themenheft: Parting of the Ways. Die Trennung der Wege von Juden und 
Christen in der neueren Forschung, Evangelische T heologie 80/6 (2020).

Van Kooten, George H.: T he Two Types of Man in Philo of Alexandria and 
Paul of Tarsus. T he Anthropological Trichotomy of Spirit, Soul, and Body. In: 
Ludger Jansen und Christoph Jedan (Hgg.): Philosophische Anthropologie in 
der Antike. Berlin/Boston: De Gruyter 2010, 263–310.

Vecoli, Fabrizio: Le doute du moine. Aux origines du discernement spirituel. 
Leuven: Peeters 2024.

Veder, William: Saint Syncletica and the Sea: A Text Come to Life, Russian 
History 33 (2006), 153–162.

Vivian, Tim: ‚We Sail by Day‘. Metaphor and Exegesis in the Sayings of Amma 
Syncletica of Egypt, Cistercensian Studies Quarterly 54 (2019), 3–24.

Vivian, Tim: Courageous Women: T hree Desert Ammas – T heodora, Sarah, and 
Syncletica, American Benedictine Review 71 (2020), 75–107.

Vollandt, Ronny: Ancient Jewish historiography in Arabic garb: Sefer Josippon 
between South Italy and Coptic Cairo, Zutot 11 (2014), 70–80.

Volp, Ulrich (Hg.): Buße in der Alten Kirche (Patristic Studies 17). Leuven: Pe-
ters 2023.

Wohlmuth, Josef: Konzilien des ersten Jahrtausends. Vom Konzil von Nizäa 
(325) bis zum Vierten Konzil von Konstantinopel (869/70) (Dekrete der öku-
menischen Konzilien 1). Paderborn: Schöningh 32002.

Wolf, Leslau: Concise Dictionary of Ge’ez. Wiesbaden: Otto Harrassowitz 1989.
Young, Frances M.: From Nicaea to Chalcedon. A Guide to the Literature and Its 

Background. Philadelphia: Fortress 22003.

Literaturverzeichnis



182

Zaborowski, Jason: Greek T hought, Arabic Culture: Approaching Arabic 
Recensions of the Apophthegmata Patrum. In: Lillian Larsen und Samuel Ru-
benson (Hgg.): Monastic Education in Late Antiquity: T he Transformation 
of Classical Paideia. Cambridge: Cambridge University Press 2018, 326–342.

Zellentin, Holger Michael: Rabbinic Parodies of Jewish and Christian Lite-
rature. Tübingen: Mohr Siebeck 2011.

Ziegler, Gabriele: Johannes Cassian, Unterredungen mit den Vätern. Colla-
tiones Patrum (Quellen der Spiritualität 5). Münsterschwarzach: Vier-Türme 
2011.

Literaturverzeichnis



183

Quellenregister

cAbdallāh b. al Mubārak
Kitāb az-zuhd	 144

Abū Nu’aym al-Is.fahānī
H. ilyat al-awliyā’ 
II		  150

Acta Conciliorum  
Oecumenicorum (ACO)

Chalcedon
I 164–180	 31
I 169	 30
I 176	 31–32
I 301	 32
II 2	 23–24
II 12	 24
II 42	 126
III 2	 22
III 3	 22
IV 2	 24
V 3	 30
V 9	 29, 33
V 13	 29
V 22	 24
V 28	 33
V31	 28
V 31–34	 17
V 34	 17–18
V 31	 28
VI 2	 24
VI 14	 24
X 173 	 122

Konstantinopel
I 301	 31

Al-Hakim al-Jushami 
Kitab al-safina 
4:56	 147

Ammianus Marcellinus 
30,11–12	 109

Apophthegmata Patrum (AP)
Armenische Sammlung  

(ed. Louis Leloir)
Arm 18,83	 74
Arm 10,40	 82

Äthiopische Sammlung  
(ed. Victor Arras)

EthColl 13,7	 61
EthColl 13,18	 61
EthColl 14,56	 61
EthColl 14,63	 63

Griechische Alphabetische Sammlung 
(ed. Jaques-Paul Migne, PG 65)

Agathon 5	 40, 65
Agathon 6	 88
Agathon 7	 87
Ammoes 5	 88
Ammonas 2	 56
Ammonas 5	 87
Ammonas 8	 91
Ammonas 9	 91, 140
Ammonas 10	 91
Antonios 1	 74
Antonios 3	 47
Antonios 5	 100
Antonios 10	 46, 87, 134
Antonios 19	 47
Antonios 22	 78



184 Quellenregister

Antonios 32	 51
Antonios 33	 51
Are 1	 83
Arsenios 3	 71
Arsenios 28	 46
Daniel 4	 75
Gelasios 4	 44
Isidor 9	 97
Johannes 7	 55
Johannes der Perser 1	 55, 95
Johannes Kolobos 7	 65
Johannes Kolobos 8	 69
Joseph 2	 90
Joseph 3	 81
Joseph 10	 98
Kassianos 1	 86
Kassianos 3	 86
Makarios 27	 46
Moyses 1	 73
Moyses 2	 90
Moyses 3	 59
Moyses 4	 59
Moyses 6	 87
Moyses 8	 59
Moyses 11	 59
Moyses 12	 59
Moyses 14	 59, 90
Moyses 16	 90
Moyses 17	 97
Niketas	 99
Nikon	 93
Nisteroos 2	 67, 99
Poimen 2	 87
Poimen 8	 105
Poimen 12	 63
Poimen 15	 71
Poimen 20	 78, 169
Poimen 35	 59
Poimen 52	 65
Poimen 54	 97
Poimen 57	 76, 80
Poimen 67	 71, 96
Poimen 83	 96
Poimen 129	 87
Poimen 147	 52
Poimen 155	 47

Poimen 170	 86
Poimen 183	 137
Rhomaios 1	 84
Serinos 2	 45
Silvanos 4	 132
Synkletike 6	 87
Synkletike 15	 88
Synkletike 17	 59
Theodora 2	 100

Griechische Systematische Sammlung 
(ed. Jean-Claude Guy)

I 32	 59
V 40	 151
V 47	 55
VIII 9–11	 86
VIII 32	 68, 147
IX		 92
IX 74	 71
X 1	 59
X 25	 87
X 80	 67
X 100	 64
X 112	 83
X 113	 88
X 123	 96
X 125	 83
X 131	 96
X 135	 62
X 140	 75
X 166	 69
X 191	 131
XI 73	 71
XI 74	 72
XIII 	 9–11

Koptische Sammlung (ed. Émile  
Clément Amélineau)

Am 189,6	 72
Am 156,3	 85

Mega Gerontikon
9,53	 95



185Quellenregister

Lateinische Sammlung (ed. Jaques- 
Paul Migne, PL 73)

Prologus	 52
218	 77

Athanasios von Alexandrien
Vita Antonii
85,2–3	 135

Barsanuphios und Johannes  
von Gaza

Epistulae 
291	 82

Barth, Karl 
Kirchliche Dogmatik
IV,2,66	 168–169

Bibel
Genesis
1,26f.	 98
2–3	 37

Hiob
14,19	 137

Psalmen 
17,30	 97
19,11	 48
119,99	 131

Sprüche 
16,32	 131

Prediger
8,1	 141

Habakuk 
1,14	 133

Matthäus 
7,1–2	 91

Lukas 
12,48	 82

Johannes 
1,1–11	 37
14,27	 17
17		 14

Apostelgeschichte 
2,22–24	 128

Römerbrief 
9,20–24	 85

1. Korintherbrief	 14
12,8–11	 41
12,10	 65

Kolosserbrief
1,17f.	 36

1. Petrusbrief 
5,8	 69

1. Johannesbrief
4,1	 41
4,18	 51

Codex Gregorianus	 108

Codex Hermogenianus	 108

Codex Iustinianus	 111

Codex Theodosianus (CTh)
1.1.5	 109
1.1.6	 110, 113
16.5.44	 116
16.5.46	 116
16.7.3	 116
16.8.1–29	 116
16.8.2	 115
16.9.1–5	 116
16.10.24	 116



186 Quellenregister

Dadisho Qat.raya
Kommentar zum Paradies der Väter 

(ed. Kozah/Husayn/Mourad)
62–63 	 148

Dorotheos von Gaza
Doctrinae diversae XII 
128	 79

Evagrios Pontikos
De cogitationibus	 83
18		 72
25		 72
31		 73
33		 72
41f.	 73

Evagrios Scholastikos
Historia ecclesiastica
11,5	 44

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich
Enzyklopädie der philosophischen 

Wissenschaften 
§ 96	 159

Phänomenologie des Geistes 
A.II–III	 159

Wissenschaft der Logik 
1.1.1c 	 159
1.1.3 B + C	 161
2.2.3.C 	 166

Vorlesungen über die  
Philosophie der Religion	 160

Hieronymus
Epistulae
68,2	 77

Historia de monachorum  
in Aegypto	 56

Johannes Cassian
Conlationes patrum 
Prologus 3	 102
I 5		 71
I 18	 96
I 19,3	 93
I 20	 101
I 20,8	 93–94
I 21	 102
I 22	 71
I 23	 89
I 23,3	 87, 89
I 23,4	 87
II 1	 60, 66
II 1,4	 66
II 4	 60
II 9,1	 94
II 10–17	 89
V		  101
XIII 11	 66, 99
XVII	 55

De octo principalium vitiorum  
remediis	 83

Institutiones monachorum	 57

Johannes von Damaskos
De haeresibus
100	 129

Johannes Rufus
De obitu Theodosii	 44

Plerophoriai
8		  149
14		 126
20		 126
25		 126
63		 126

Vita Petri Iberi
76		 126



187Quellenregister

Koran
3:49	 127
4:171	 129
5 :82	 143
5:110	 127
9:31	 144
9:31–34	 143
17:111	 128
19:23–33	 127
19:34	 129
23:3	 145
23:5	 145
57:26f.	 144
70:29	 145
112:1–14	 128

Markian
Epistulae
26		 44

Kierkegaard, Søren Aabye 
Entweder-Oder
I,1		 166
I,9		 164
I,43	 164
I,45	 164
I,466	 165
II,184	 162
II,377	 162

Kindheitsevangelium des Thomas 
(KThom)

2,2–5	 128

Leo von Rom
Tomus ad Flavianum	 17

Nicolaus von Kues
Cribratio al-Corani	 129

Origenes
Contra Celsum
1,32	 126

De principiis
3,3,4	 41

Palladios von Hellenopolis
Historia Lausiaca	 56

Philokalie der Väter der  
heiligen Nüchternheit	 123

Pulcheria
Epistulae
27		 44
31		 44

Rabbinica
BT Avodah Zarah
3b		 134

Avot de-Rabbi Natan 
123–125	 136

PT y.Pes 10:1,37c	 141

Pirke Avot
1.1	 131
1.5	 130
1.8–9	 131
1.9	 130
1.15	 130
1.17	 130
1.18	 131
2.5	 131
3.10	 132
3.13	 130
3.17	 130
3.18	 130
3.22	 130
4.1	 131
4.4	 130
4.6	 130
4.10	 131

Rufinus
Verba Seniorum
218	 77



188 Quellenregister

Toledot Yeshu	 127

(Pseudo)Zacharias
Chronikon
111,5	 44
111,8	 44

Zosimos
Adloquia
10		 54


	Cover
	Titel
	Vorwort
	Inhaltsverzeichnis
	Dreigesicht������������������
	I .Einführung: Unterscheiden ohne zu trennen���������������������������������������������������
	II .Unterscheidung von Naturen: Die Definition von Chalcedon�������������������������������������������������������������������
	1. Das Konzil��������������������
	2. Die Formel��������������������
	3. Die Akten�������������������
	4. Was bedeutet definieren?����������������������������������
	5. Sein und erkannt werden���������������������������������
	6. Kein Paradox����������������������
	7. Christologie als Zugang zum Weltverstehen���������������������������������������������������

	III .Unterscheidung der Geister: Weisheit aus der Wüste��������������������������������������������������������������
	1. Vielstimmige Überlieferung������������������������������������
	2. Die wichtigste Fähigkeit����������������������������������
	3. Gabe und Aufgabe��������������������������
	4. Außen und Innen�������������������������
	5. Körper und Seele��������������������������
	6. Die Symmetrie von Person, Zeit und Ort������������������������������������������������
	7. Unterscheiden und entscheiden���������������������������������������
	8. Erkenntnis aus Erfahrung����������������������������������

	IV Bewahren und Bewahrheiten: Die Koproduktion religiöser Traditionen����������������������������������������������������������������������������
	1. Kollektive Weisheit im fünften Jahrhundert����������������������������������������������������
	2. Rabbinische und frühislamische Vätersprüche�����������������������������������������������������
	3. Koproduzierte Traditionen: Judentum, Christentum und Islam��������������������������������������������������������������������

	V Epilog mit Hegel und Kierkegaard: Kein Entweder – Oder���������������������������������������������������������������
	Literaturverzeichnis���������������������������
	Quellenregister����������������������

